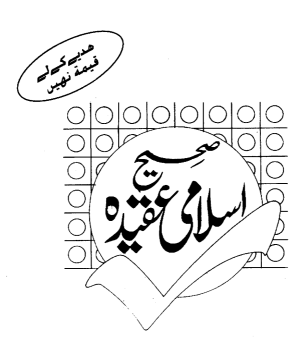


سماحة الشيخ العلامة عبد العزيز بن عبد الله بن باز رحمه الله

یے کتاب ایك فاعل خیر کے تعاون سے چھپی ولے





الشيخ عبدالعك زيزبن عبدالله بنباز

## بسم الله الرحمٰن الرحيم

## عرض ناشر

سماحته الشخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز حفظه الله كي تمام تر تاليفات الله تعالیٰ کی وحدانیت اور نبی اکرم صلی الله علیه وسلم کی ست مبارکه کی قرآنی تصریحات اور توضیحات احادیث کے ساتھ آئینہ داری کرتی ہیں۔ ان کی زیر نظر تالیف، "العقیدہ الصحیحہ و مایضادھا" عربی زبان میں قرآن و سنت کے دلائل و براہین کی مطابقت اور عقیدہ توحید ربانی کی وضاحت پر ایک ایسا کنج گراں مایہ ہے جو ہر مسلمان کے لیے توشہ آخرت اور ایمان و عمل کی اصلاح کا ضامن ہے۔ اس کتاب کی اسی افادیت کو پیش نظر رکھتے ہوئے اے اردو میں منتقل کیا گیا ہے تاکہ اردودان طبقہ نہ صرف ا ں کی خصوعیات ہے آگاہ ہو کے بلکہ اس کے مطالعے سے ان غیر شرعی عقابة کی زد سے

بھی اپنے آپ کو بچاکے، جن کے باعث کلمہ طیبہ پر ایمان رکھنے والے مسلمان بھی صحیح اسلامی عقیدے سے ناوا قفیت کی بنا پر دانستہ

یا نادانستہ گراہی کی جانب چلے جاتے ہیں۔

ہمارے ادارے کی تمام تر نشر و اشاعت کا مقصد یہی ہے کہ ہم اپنے وسائل اور ہمت کے مطابِّق زیادہ سے زیادہ خدمت اسلام کا کام کریں اور م کردہ راہوں کے لیے اسلام کے صحیح اصولوں اور درست عقائد کے ساتھ ان کی تعلیم کا فریضہ انجام دے سکیں۔ آج کی ملت اللاميه ير تهذيب غيراور تعليم مغرب كے اثرات بد كچھ اس انداز ے مرتب ہورہے ہیں کہ ہمارا مجموعی اسلای مزاج من ہوتا جارہا ہے اور ہمارے عقیدہ و عمل میں دراڑیں برطتی جارہی ہیں۔ ہمارے اسلاف نے جو میراث ہمارے لیے چھوڑی تھی، وہ ہم قرآن و ست کی تعلیمات سے ناقهی کی وجہ سے فراموش کرتے جارہے ہیں، اور بت شکنی کے بجائے تہذیب حاضر کے نئے نئے صفم تراشنے میں فخر محسوس کرتے ہیں۔ اگر جیریہ بات اپنی جگہ کسی حد تک ایک حقیقت رکھتی ہے کہ دور حاضر کی تعلیم وقت کی ایک اہم ضرورت ہے اور ہم تک پہنچنے والی تعلیم ہمیں اس دور کی مجموعی ضروریات کا احساس دلاتی ہے جس سے ہم اقوام غیر کے دوش بدوش چلنے میں کامیاب ہوجاتے

این میں ہویز کے شیریں تو ہوئی جلوہ نما لیکے آئی ہے مگر عیشہ فرباد بھی ساتھ جوں کے انہوں چنا چنا چنا چنا چنا نجہ جدید تعلیم نے اپنی افادی حیثیت کے ساتھ ساتھ بے راہروی اور غیر انحلاقی اقدار کو بھی جنم دیا ہے۔ خصوصاً ہندوانہ عقائد اور ان کے دیومالائی اثرات نے عقیدہ و عمل کو بری طرح می کیا ہے۔

ہم خدا پرسی کے بجائے خدا نافراموشی کے طریق عمل پر گامزن ہیں۔ ہم کتاب و سنت پر ایمان رکھتے ہوئے بھی کتاب و سنت کی اصل تعلیمات سے ناشناس ہیں۔

کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اصل تعلیمات اللہ حلی اللہ علیہ وسلم کی اصل تعلیمات اللہ حلی اللہ علیہ خور ہے ہے کہ ہم اس سے ایک قدم بھی آگے پیچھے نہیں ہوئے سکتے۔ جس نے توحید کی البدیت اور رسالت کی حقیقت کو جان لیا، اس نے دین کا صحیح راستہ اختیار کیا اور جو اس سے بے بہرہ رہا، وہ دنیا و آخرت میں ذلیل و خوار ہوا۔ یمی اصل ایمان اور یمی اصل دین ہے۔ ہماری ساری طاقتیں، ہماری سب توانائیاں اس عقیدے کے بغیر بےروح ہیں۔ آئیں! طاقتیں، ہماری سب توانائیاں اس عقیدے کے بغیر بےروح ہیں۔ آئیں! گمزن ہوجائیں تاکہ دنیا و آخرت ہماری فلاح و کامرانی کی ضامن ہو۔ آئین!

خادم کتاب وست عبدالمالک محاہد (مدیر مسئول)

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وحده والصلولة والسلام على من لا نبي بعده وعلى آله و صحبه

ملت اللاميہ كى بنياد دين اللام كو صحيح عقيدے كے ماتھ اختيار كرنا ہے۔ لہذا آج ميرى عرضداشت كا مقصد بھى يہى ہے۔ جو بات كتاب و سنت كے دلائل و براہين سے واضح اور مسلم ہے، وہ يہ كہ انسان كے وہ اقوال و افعال بارگاہ اللى ميں مقبول ہوں گے جس كہ انسان كے وہ اقوال و افعال بارگاہ اللى ميں مقبول ہوں گے جس كى الماس صحيح عقيدے پر ركھى گئى ہو۔ ضحيح عقيدے كے بغير ہر كى الماس سحيح عقيدے پر ركھى گئى ہو۔ ضحيح عقيدے كے بغير ہر عمل بيكار ہے اور اللہ كے ہاں اس كا كوئى درجہ نميں جيما كہ اللہ تعالى نے ارشاد فرمايا:

وَمَنْ يَكْفُرُ بِالْإِيمَانِ فَقَلُ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُو فِي الْاِخْرَةِ مِنَ الْخِيرِينَ ٥

اور جو کسی نے ایمان کی روش پر چلنے سے الکار کیا تو اس کا سارا کارنامہ زندگی ضائع ہوجائے گا اور وہ آخرت میں دیوالیہ ہوگا. وَلَقَدُا أُوْجِیَ اِلَیْكَ وَاللَى اللّٰذِیْنَ مِنْ قَبْلِکَ وَلَقَدُا أُوْجِیَ اِلْیُكَ وَلِلَا اللّٰذِیْنَ مِنْ قَبْلِکَ وَلَقَدُا أُوْجِیَ اِلْیُكَ وَلِلّٰ اللّٰذِیْنَ مِنْ قَبْلِکَ وَلَمَا اُوْجِی اِللّٰ اللّٰذِیْنَ مِن الْمُطْبِویُنَ ﴿ مَارِی مِی اِللّٰ مِن اللّٰ مَا لَعُ مِن مِولَ مَارِا عَمَل ضائع ہوگے گا اور تم خارے میں رہوگے.

قرآن حکیم کی بہت زیادہ آئیتیں اس مفہوم کی ترجمانی کرتی ہیں۔
اللہ تعالیٰ کی کتاب مبین، اور سنت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم
سے جس صحیح عقیدے کے خدو خال واضح ہوتے ہیں، وہ اجمالی طور
پر یہ ہیں اللہ تعالیٰ پر ایمان اس کے فرشوں، اسکی کتابوں، اس
کے رسولوں اور روز آخرت پر اور اس بات پر ایمان کہ اچھی بری
تقدیر اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے ان چھ ارکان پر سحیح عقیدے کی
اساس ہے جس کے استحام کے لیے اللہ کی کتاب نازل ہوئی ہے اور
اس کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول حضرت محمد صلی اللہ علیہ
وسلم کو مبعوث فرمایا۔

الله اور اس کے رسول نے جن پوشیرہ امور کی خبر دی ہے اور جن پر ایمان لانا ہر مسلمان کے لیے ضروری ہے سب کی سب انہی حجم بنیادی ارکان کی تفسیر و ترجمانی ہے جو کتاب و سنت کے ذریعے کی گئی :- ارشاد باری تعالیٰ ہے:-

كَيْسَ الْبِدَّانَ تُوَلِّوا وُجُوهَكُمْ وَبَسَلَ النَّشُرِيِّ وَ النَّعْوْبِ وَلِكِنَّ الْبِرَّمَنُ امْنَ بِاللهِ وَالْبَوْمِ الْاضِوْرَالْمَلْلِكَةِ والْكِتْبِ وَالنِّيدِينَ

نیکی یہ نمیں ہے کہ تم نے اپنے چمرے مشرق کی طرف کر لیے، یا مغرب کی طرف، بلکہ نیکی یہ ہے کہ آدمی اللہ کو اور یوم آخر اور ملائکہ کو اور اللہ کی نازل کی ہوئی کتاب اور اس کے پیغمبروں کو دل امَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَثْرِلَ النَهِ مِن رَبِّهِ وَ النَّوْمِنُونَ كُلُّ امَن بِاللهِ وَمَلْمِكَتِهِ وَكُنتُه وَرُسُلهِ لَا نُعَرَّقُ بَـ مُنَ آحَدِيقِنْ رَّسُلةٌ

رسول اس ہدایت پر ایمان لایا ہے جو اس کے رب کی طرف سے اس پر نازل ہوئی ہے اور جو لوگ اس رسول کے مانے والے ہیں انہوں نے بھی اس ہدایت کو دل سے سلیم کرلیا ہے۔ یہ سب اللہ اور اس کے فرشنوں اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں کو مانے ہیں اور ان کا قول یہ ہے کہ "ہم اللہ کے رسولوں کو ایک دوسرے سے الگ نہیں کرتے۔"

يَاكَهُا الَّذِيْنَ امْنُواَ الْمِنُوَ الْمِعْوَ وَرَسُولِهِ وَالْكِتْفِ الَّذِي َ نَزَلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتْفِ الَّذِي َ الَّذِي الَّذِي اللَّهِ وَالْكِتْفِ اللَّهِ وَالْكِتْفِ اللَّهِ وَالْمَعْوِ وَمَلَّكِتِهِ وَمُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْلِخِوفَقَدُ ضَلَّ ضَللاً اللَّهِ وَلَيْمُولِهِ وَالْيَوْمِ الْلِخِوفَقَدُ ضَلَّ ضَللاً اللَّهِ وَلَيْمُولُهِ وَالْيَوْمِ الْلِخِوفَقَدُ ضَلَّ ضَللاً اللَّهِ وَلَيْمُولُوا اللَّهِ وَالْمُولُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

آے لوگو جو ایمان لانے ہو. ایمان لاؤ اللہ پر اور اس کے رسول پر اور اس کے رسول پر اور اس کے رسول پر اور اس کی ہے اور اس کتاب پر جو اللہ نے اپنے دسول پر نازل کی ہے اور اس کتاب پر جو اس سے پہلے وہ نازل کرچکا ہے. جس نے اللہ اور اس کے ملائکہ اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں اور روز آخرت سے کفر کی،ا وہ گراہی میں بھٹک کر بہت دور لکل گیا۔

ٱلْمَّرُ تَعَكُمُ اَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءُ وَالْاَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كَيْتُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيدُرُّ کیا تم نہیں جانتے کہ آسمان و زمین کی ہر چیز اللہ کے علم میں ہے؟ سب کچھ ایک کتاب میں ورج ہے۔ اللہ کے لیے یہ کچھ مشکل نہیں.

ان اصولوں کی دلیل میں صحیح حدیثیں بھی کثرت سے وارد ہوئی ہیں.
مثلاً وہ مشہور حدیث جس کو امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی جامع صحیح میں امیر المومنین حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ حضرت جبر کیل علیہ السلام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ایمان کے مصلق دریافت کیا۔ تو آپ نے فرمایا کہ "ایمان سے میمان لاؤ اللہ پر، اس کے فرشوں پر، اس کی ایمان سے کہ تم ایمان لاؤ اللہ پر، اس کے فرشوں پر، اس کی کری تقدیر اللہ تعالی کی طرف سے ہے " یہ حدیث امام بخاری والم مسلم مسلم تا حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے بھی روایت کی ہے۔

ایک مسلمان کے لیے اللہ تعالیٰ کے حق میں، آخرت کے متعلق اور اس کے علاوہ غیب سے متعلق تمام ان عقائد پر ایمان ر کھنا ضروری ہے جن کی تائید کتاب و سنت سے ہوتی ہے۔

الله تعالیٰ پر ایمان لانے کا مطلب سے ہے کہ ہم اس بات پر ایمان رکھیں کہ الله تعالیٰ کے سوا کوئی معبود برحق اور عبادت کا مستحق نہیں ہے۔ اس لئے کہ الله تعالی بندوں کا خالق، ان کا محسن،

ان کو رزق عطا کرنے والا، ان کے ظاہر و باطن سے واقف اور اپنے فرمانبرداروں کو جزائے خیر اور نافرمانوں کو سزا دینے پر قادر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جن اور انسانوں کو عبادت کے لیے پیدا فرمایا ہے اور ان کو اس پر کاربند رہنے کا حکم دیا ہے۔

چنانچه ارشاد بارى تعالىٰ ہے:- وَمَاحَلَقَتُ الْجِنَّ وَالْوَنِّ ) اِلْالِيَعَيْدُونِ®مَاأَرِيْدُ مِنْهُمْ مِّنْ رِّنَ قِ وَمَا اُرِيْدُ اَنْ يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ اللهَ هُوَالرَّزَّكُ ذُوالْعُوَّةِ الْمَتِينُ۞

میں نے جنوں اور انسانوں کو اس کے سواکسی کام کے لیے پیدا نہیں کیا کہ وہ میری بندگی کریں. میں ان سے کوئی رزق نہیں چاہتا اور نہ میں بیہ چاہتا ہوں کہ وہ مجھے کھلائیں. اللہ تو خود ہی رازق ہے بڑی قوت والا اور زردست ہے.

اے لوگو! بندگی اختیار کرو اپنے اس رب کی جو تمہارا اور تم سے پہلے جو لوگ گرر چکے ہیں، ان سب کا خالق ہے۔ تمہارے کچنے کی یمی صورت ہو سکتی ہے۔ وہی تو ہے جس نے تمہارے لئے زمین کا فرش بچھایا۔ آسمان کی چھت بنائی، اوپر سے پانی برسایا اور اس کے ذریعہ سے ہر طرح کی پیداوار نکال کر تمہارے لیے رزق بھم پسنچایا۔ پس جب تم یہ جانتے ہو تو دوسروں کو اللہ کا مد مقابل نہ کھراؤ۔

چنانچہ تعلیم و تبلیغ اور اس کی منافی چیزوں سے ڈرانے کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول بھیجے اور کتابیں نازل فرمائیں. جيباكه ارشاد بارى تعالى ب: - وَلَقَدُ بَعَثَنَا فَ كُلِّ أُمَّةً تَسُولًا آنِ اعْبُدُوااللهَ وَاجْتَنِبُواالطَّاعُونَ أَفِيهُ هُوْمَنَ هَذَى اللهُ

ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیج دیا اوراس کے ذریعہ سے سب کو خبردار کردیا کہ اللہ کی بندگی کرو. اور طاغوت کی بندگی سے بچو اور سورہ انبیاء میں فرمایا:-

وَمَا اَدُسُلُنَامِنُ قَبُلِكَ مِنْ رَّسُولِ إِلَّا نُوْجِيُّ اِلْتُهِ اَتَّهُ لَآلِكَ إِلَّا اَتَا فَاعُبُدُونِ اَ مَعَمِي اَلَّهُ الْآلِكَ الْآلَاكَ اَتَا فَاعُبُدُونِ الْعَبِي اللهِ اللهُ الآلَاكَ اللهُ الل

حِكْيْرِخِيْدِكِ ٱلَّا تَعُبُدُ وَالرَّاللَّهُ إِنَّانِي ٱلْمُومِّنَهُ تَذِيثُرٌ وَيَثِيثُرُ<sup>نَ</sup>

جس کی آیتیں پختہ اور مفصل ارشاد ہوئی ہیں ایک دانا اور باخبر ہستی کی طرف سے کہ تم بندگی نہ کرو مگر صرف اللہ کی. میں اس کی طرف سے تم کو خبردار کرنے والا بھی ہوں اور بشارت دینے والا بھی۔ اس عبادت کی حقیقت ہے ہے کہ عبودیت کی تمام رسموں، جن کے ذریعہ سے لوگ عبادت کرتے آرہے ہیں مثلاً دعا، نوف، امید، نماز، روزہ، قربانی، نذر وغیرہ کو کمال محبت و سر الگندگی اور خوف و امید کے جذبہ کے ماتھ اللہ کے لئے خاص کردیا جائے. قرآن مجید کی بیشتر حصہ اسی بنیادی عقیدہ کی وضاحت میں نازل ہوا ہے۔ مثال کی بیشتر حصہ اسی بنیادی عقیدہ کی وضاحت میں نازل ہوا ہے۔ مثال

کے طور پر اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان مبارک ملاحظہ ہو:-

فَاعْمُدِاللَّهُ غُلِصًا لَهُ إِللِّي مِن الْكَالِمُ الدِّينُ الْعَالِصُ

لمذاتم الله ہی کی بندگی کرو وین کو اسی کے لئے خاص کرتے ہوئے۔

خبردار! دین خالص الله کا حق ہے۔

اور الله تعالى كاب ارشاد:- وَتَطَنَّى رَبُّكَ الْاَتَّعَبُّ وُلَّالِيَّاهُ

تیرے رب نے فیصلہ کردیا ہے کہ تم لوگ کسی کی عبادت نہ کرو

مگر مرت اس کی۔

اور په آيت کريمه:-

فَادُعُوااللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْكِرَة الْكَفِمُونَ®

اللہ ہی کو پکارہ اپنے دین کو اس کے لئے خالص کرکے. خواہ تمہارا بید فعل کافرد س کو کتنا ہی ناگوار ہو.

اور محیمین میں حضرت معاذ رضی الله عنه سے مروی ہے کہ ، بی کریم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا "الله تعالی کا بندول پر بیہ حق ہے

کہ وہ صرف اس کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کھرائیں

میز ایمان باللہ میں یہ داخل ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر

جو کچھ واجب اور فرض قرار دیا ہے۔ یعنی اسلام کے پانچ ظاہری ارکان۔

ان بر بھی ایمان ملیا جائے. چنانچہ وہ یہ ہیں:-

کمہ شادت یعنی، اس بات کا اقرار کہ اللہ کے سوا کوئی معبود

نہیں، اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں. اور نماز قائم کرنا، زکواہ اوا کرنا، رمضان کے روزے رکھنا اور صاحب استطاعت کے لئے بیت اللہ کا حج کرنا. ان کے علاوہ دوسرے فرائض جو شریعت مطہرہ میں ثابت ہیں، ان سب پر ایمان لانا ضروری ہے. ان سارے ارکان میں سب سے اہم اور عظیم رکن اس بات کی گواہی دینا ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں.

لا اله الا الله كے اقرار كا لازى تقاضا بيہ ہے كہ عبادت كو صرف الله تعالىٰ كے لئے خاص كرديا جائے اور اس كے علاوہ كى اور كى عبادت نہ كى جائے ۔ يى معنى ہيں لا اله الا الله كى جائے ۔ يى معنى ہيں لا اله الا الله كى كيوں كه لا اله الا الله كا مطلب ہى بيہ ہے كہ الله كے سواكوئى معبود برحق نهيں لهذا الله كے سواجس كى بھى عبادت كى جائيگى خواہ وہ انسان ہو يا فرشة ، جن ہو يا كچھ اور ، باطل قرار قرار پائے گى كہ معبود برحق بس الله تعالىٰ كى ہو يا كچھ اور ، باطل قرار قرار پائے گى كہ معبود برحق بس الله تعالىٰ كى دات پاك ہے۔

جيسا كه الله تعالى كا ارشادِ پاك ب:-

وْلِكَ رِبَاتَ اللَّهُ هُوَ الْحَقُّ وَإِنَّ مَا يَكُ عُوْنَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ

یہ اس کئے کہ اللہ ہی حق ہے اور وہ سب باطل ہیں جنہیں اللہ

کو چھوڑ کریہ لوگ پکارتے ہیں.

اس سے پہلے یہ بیان کیا جا چکا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن اور اسی انسانوں کو اپنی عبادت کے عظیم مقصد کے لئے پیدا کیا ہے اور اسی کے لئے اپنے رسول بھیج، اور کتابیں نازل کیں. لہذا خوب غور کرکے اس حقیقت کو اچھی طرح سمجھ لینا چاہیے تاکہ واضح ہوجائے کہ اس اہم ترین اساس دین کے بارے میں کس طرح آج آکثر مسلمان انتہائی خطرناک حد تک جہالت کا شکار ہوچکے ہیں. یہاں تک کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی عبادت میں دوسروں کو شریک المشرالیا اور اس کے مضوص حقوق میں غیر اللہ کو شامل کردیا.

فالله المستعان!!

ہماری ایمانی صفات میں سے ایک صفت یہ بھی ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کو اس کائنات کا خالق اور مدیر مجھیں، جیسا کہ وہ ہے اور اپنے علم و قدرت کی بنیاد پر جس طرح چاہتا ہے خود سارے معاملات کا انظام فرماتا ہے، دنیا و آخرت اور سارے جہانوں کا مالک ہے، اس کے علاوہ کوئی خالق اور پروردگار نہیں ہے، اس نے اپنے بندوں کو دنیا و آخرت کی اصلاح اور نجات و کامرانی کی راہ دکھانے کے لئے دنیا و آخرت کی اصلاح اور نجات و کامرانی کی راہ دکھانے کے لئے اپنے رسول بھیجے اور کتابیں نازل کیں۔ ان ساری باتوں میں اللہ کا کوئی شریک نہیں۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

الله ہر چیز کا خالق اور وہی ہر چیز پر تکسبان ہے. نیز الله تعالیٰ نے فرمایا:-

ُ إِنَّ رَبَّكُو اللهُ الَّذِي كُنَكَ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَةِ آيَّا مِرْتُوَ الْسَوْى عَلَى الْعُوشِ يُغْثِى آئِيلَ النَّهَ أَرْيُطُلُهُ هُ حِثِيثًا وَالشَّمُسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّبُوْمَ مُسَتَّحُوتٍ ﴿ يَأْمُوعُ ٱلْالَهُ الْعُنْوَاللهُ وَيُهُ الْعَلَمِينَ ﴾ الْحَلْقُ وَالْاَمُونَ تَبْرِكَ اللهُ وَبُ الْعَلِمِينَ ﴾

ورحقیقت تمهارا رب الله ہی ہے جس نے آسمان اور زمین کو چھ دنوں میں پیدا کیا پھر اپنے عرش پر جلوہ فرما ہوا. جو رات کو دن پر ڈھانپ دیتا ہے اور پھر دن رات کے لئے پیچھے دوڑا چلا آتا ہے. جس نے سورج اور چاند اور تارے پیدا کئے سب اس کے فرمان کے تابع ہیں. خبردار ہو! اس کی خلق ہے اور اس کا امر ہے. بڑا بابرکت ہے اللہ سارے جمانوں کا مالک و پروردگار.

ایمان باللہ کے مفہوم میں ہے بھی شامل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام اسمائے حسیٰ اور اعلیٰ صفات جن کا قرآن پاک میں ذکر آیا ہے، اور وہ رسول امین صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں، ان سب پر رد و بدل یا ان کی کیفیت کا تعین یا ان کو کسی اور چیز سے مشابہ قرار دینے کے بغیر ایمان لایا جائے۔ ہم پر واجب ہے کہ ان صفات پر اسی طرح ایمان لایا جائے۔ ہم پر واجب ہے کہ ان صفات بن اسی طرح ایمان لائیں جس طرح یہ وارد ہوئی ہیں. یہ صفات جن عظیم اور اعلیٰ معانی پر دلالت کرتی ہیں، ان پر ایمان لایا جائے۔

اس کے کہ وہ اللہ کی مفات ہیں. ہم پر لازم ہے کہ ان مفات سے اللہ تعالیٰ کو مصف مجھیں، جس طرح وہ اس کی ذات پاک کے لئے موزوں اور اس کی مخلوقات کی کسی مفت سے مشابہ نہ ہوں. جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

لَيْنَ كَمِثْلِهِ شَيْئٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيْرُ

کائنات کی کوئی چیز اس کے مشابہ نہیں. اور وہ سب کچھ سننے والا اور دیکھنے والا ہے.

ایک اور جگه فرمایا: -

فَلَاتَفُمِرُبُوا بِللهِ الْأَمْشَالَ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ وَأَنْتُو لَانَعُلَمُونَ®

پس اللہ کے لئے مثالیں نہ گھڑو، اللہ جانتا ہے، تم نہیں جانے.
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کرام اور دین حق کی احباع میں ان کے نقش قدم پر چلنے والے حضرات تابعین کا یہی عقیدہ رہا ہے۔ جیسا کہ امام ابوالحس اشعری رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی کتاب "المقالات عن اصحاب الحدیث واہل السنۃ" میں بیان کیا ہے۔ کتاب "المقالات عن اصحاب الحدیث واہل السنۃ" میں بیان کیا ہے۔ ان کے علاوہ دوسرے اہل علم و حضرات نے بھی لکھا ہے۔ امام اوزائی ان کے علاوہ دوسرے اہل علم و حضرات نے بھی لکھا ہے۔ امام اوزائی فرماتے ہیں کہ امام زہری اور مکول سے اللہ تعالی کی صفات کے متعلق وارد ہونے والی آیتوں کے بارے میں دریافت کیا، تو انہوں نے کیا۔

ابن مسلم ملم کہتے ہیں کہ امام مالک اور امام اوزاعی مسلم کیت ابن سعد، سفیان توری رحمهم اللہ سے اللہ تعالیٰ کی صفات سے متعلق وارد نصوص شرعیہ کے بارے میں دریافت کیا گیا. تو ان یب نے جواب دیا کہ ان کوکیفیت و کنہ جاننے کے بغیر اس طرح کسلیم کرلو جس طرح یہ وارد ہوئی ہیں۔ امام اوزاعی فرماتے ہیں کہ "جب ہمارے درمیان تابعین کی ایک برای تعداد موجود تھی، ہم کما کرتے تھے کہ اللہ تعالی عرش پر ہے۔ نیز صفات اللی کے متعلق وارد احادیث پر بھی ہم ایمان رکھتے تھے۔ جب امام مالک کے شخ حفرت ربیعہ ابن ابو عبدالر من سے "استواء" کے متعلق بوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا که "زبان میں استواء کوئی غیر معروف چیز نہیں. مگر اس کی سمین کا تعین کرنا عقل کی دسترس سے باہر ہے. البتہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ ایک پیغام ہے جو رسول کے لیے اس کو اچھی طرح پہنچادینا واجب، اور ہمارے لئے اس کی تصدیق کرنا لازم ہے۔ اسی طرح جب امام مالک ً ے اس کے متعلق دریافت کیا گیا۔ تو انہوں نے فرمایا "استواء معلوم ہے گر اس کی کمفیت مجمول ہے. اس پر ایمان لانا واجب ہے اور اس کے متعلق سوال کرنا بدعت ہے" پھر آپ نے سائل کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا میرا خیال ہے کہ تم شرپسند آدی ہو پیہ کہتے ہوئے اسے مجلس سے لکوادیا. اسی طرح کی بات ام المومنین حضرت ام علمه رضی الله عنها سے بھی مروی ہے۔

امام عبدالله ابن مبارك من فرمايا جم اين رب كو اس حيثيت سے جانتے ہیں کہ وہ اپنی مخلوق سے جدا آسمانوں کے اویر عرش یر ہے۔ اس سلسلہ میں ائمہ کرام کے بکثرت اقوال موجود ہیں جن کا یمال احاطه كرنا ممكن نهيس ہے. اس مسله ميں جوعلماء كى زيادہ نقول اور روایات سے واقف ہونے کا خواہاں ہو، اس کو چاہیے کہ اس موضوع یر علمائے حدیث کی تصانیف کا مطالعہ کریں۔ مثلاً "کتاب السنة" مصفقه عبدالله ابن الامام احمد بن حنبل اور امام جليل محمدابن خزيمه كى كتاب "التوحيد" اور امام ابواتقاسم اللالكائي الطبري كى تصنيف "السنة" نيز امام ابوبكر ابن ابوعاصم كي كتاب "السنة" اور امام ابن تيميه" كا وہ جواب جو انہوں نے اہل حما ہ كے لئے تحرير كيا تھا. يہ نهايت وقیع اور بے حد مفید جواب ہے۔ اس میں امام رحمۃ اللہ علیہ نے اہل السنت کے عقدہ کو بہت وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے اور ائمہ اہل السنت کے اقوال کثرت سے نقل کئے ہیں. اور بہت زیادہ شرعی اور عقلی دلائل کے ذریعہ اہل السنت کے عقیرہ کی حقانیت کو ثابت کیا ہے اور مخالفین کے اقوال کا باطل ہونا واضح کیا ہے۔ اسی طرح ان کا " تدمريه" نام کا رساله جس ميں انہوں نے قدرے تقصیل سے اہل السنت کے عقیدہ کو شرعی اور عقلی دلائل سے مزتین

کیا ہے اور مخالفین کی تردید اس طرح کی ہے کہ کوئی بھی صاحب علم جو نیک ارادہ اور طلب حق کے جذبہ سے اس کتاب کو پڑھے گا اس کے سامنے حق واضح اور باطل پسپا اور سرنگوں ہوجائے گا. ہر وہ شخص جو اسماء و صفات کے بارے میں اہل السنت کے عقیدہ کی مخالفت کرے گا. کرے گا، لازمی طور پر وہ نقلی اور عقلی دلائل کی بھی مخالفت کرے گا. اور اس کے ساتھ ساتھ جن باتوں کا وہ اثبات کرے گا اور جن کی نفی کرے گا، ان میں واضح تناقض کا شکار ہوگا (یعنی اللہ کی ذات و صفات کرے گاء ان میں واضح تناقض کا شکار ہوگا (یعنی اللہ کی ذات و صفات کے متعلق.)

اہل سنت نے تشبیہ و تمثیل کے بغیر اوراللہ کی ذات کو مخلوق کے مشابہ ہونے سے منزہ قرار دیتے ہوئے، اللہ تعالیٰ کی صفات لامحدود کو اس کی کتاب اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت شدہ امور کے مطابق تسلیم کیا ہے۔ اہل سنت کے عقائد سے اللہ تعالیٰ کی ذات میں نہ تو تعطل واقع ہوتا ہے اور نہ وہ اس بارے میں کسی تناقض کا شکار ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ تمام ادلہ شرعیہ کو بروئے کار لانے میں کامیاب ہوئے. اللہ تعالیٰ کی یہی سنت ہے ان لوگوں کے بارے میں ، جو انبیاء کے لائے ہوئے حق کو مضبوطی سے لوگوں کے بارے میں ، جو انبیاء کے لائے ہوئے حق کو مضبوطی سے پکڑے رہتے ہیں اور اس راہ میں ابنی ساری کوششیں صرف کرتے ہیں اور اس راہ میں ابنی ساری کوششیں صرف کرتے ہیں اور اس کی طلب میں اللہ تعالیٰ کے لئے وہ مخلص ہوجاتے ہیں. اللہ ہیں اور اس کی طلب میں اللہ تعالیٰ کے لئے وہ مخلص ہوجاتے ہیں. اللہ

تعالیٰ انہیں حق کی توفیق دیتا ہے اور اس کے دلائل کو ان کے سامنے بالکل واضح کردیتا ہے.

جيساكه الله تعالى كا ارشاد ہے:-

بَنْ نَقْنِ ثُوبِالْعَقِ عَلَى الْبَاطِلِ فَيْدُمَعُهُ فَإِذَاهُوزَاهِتُ \*

مگر ہم تو باطل پر حق کی چوٹ لگاتے ہیں جو اس کا سر توڑ دیتی ہے اور وہ دیکھتے ہی دیکھتے مٹ جاتا ہے.

ِ وَلَايَاثُونُكَ بِمَثِلِ اللَّاحِثُنٰكَ بِالْخِقِّ وَلَصْنَ تَفْيِئْرُكُ

جب کبھی وہ تمہارے سامنے کوئی نرائی بات (عجیب سوال) لے کر آئے اس کا تھیک جواب بروقت ہم نے تمہیں دیدیا اور بہترین طریقہ سے بات کھولدی.

حافظ ابن كثير رحمة الله عليه في اپني مشهور تفسير مين آيت كريمه:
اِنَّ رَبِّكُوْ اللهُ الَّذِي حُلَقَ السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّا مِرْتُوَ السَّوْي عَلَى الْعُوْشِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَقَلَ اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الله

کی تفسیر میں اس مسلہ پر بڑی اچھی بات لکھی ہے۔ اس کے زبردست فائدے کے پیش نظر ضروری ہے کہ اس کا تھوڑا سا حصہ نقل کردوں امام ؒنے فرمایا:-

"اس مسئلہ میں علماء کے بہت سے اقوال ہیں. اس جگہ ان کی

تفصیل بیان نہیں کی جاسکتی. بہرحال ہم تو اس مسکلہ میں سلف صالح کی راہ پر چلیں گے. مثلاً امام مالک م امام اوزاع م امام توریم، ا مام اسحق بن راہویہ رحمهم اللہ اور ان کے علاوہ دوسرے ائمہ اسلام جن کی امامت و جلالت پہلے کی طرح آج مجھی مسلم ہے۔ ان کا مذہب یہ ہے کیہ ان مفات کو تشبیہ و تعطیل اور کیفیت کی تعیین کے بغیر اسی طرح تسلیم کرلیا جائے جس طرح کہ وہ وارد ہوئی ہیں۔" الله تعالیٰ کی مخلوق میں کوئی شے اس کے مشابہ نہیں ہے اور فرقہ مشہبین نے اللہ تعالیٰ کی ذات میں تشبیهی صفات کے ساتھ شکوک و شہات کا اظمار کیا جبکہ کائتات کی کوئی چیز اس کے مشابہ نہیں وہ سب كجه سننے والا اور ديكھنے والا ہے. لَيْسَ كِيتَلِه شَيْخٌ وَهُوَ السِّمِيْعُ الْبَصِيْنُ حقیقت تو یہ ہے، جیسا کہ بعض ائمہ اسلام مثلاً امام بخاری کے شخ تعیم ابن حماد الخزاعی ؒ نے فرمایا "جس نے اللہ تعالیٰ کو اس کی مخلوق سے تشبیہ دی، وہ کافر ہوگیا۔ اور جس نے ان مفات کا انکار کیا جن سے اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو مقصف قرار دیا ہے وہ بھی کافر ہے" جن مفات سے اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو متصف قرار دیا، اس میں تشبیہ نہیں ہے۔ پس جس نے آبات صریحہ اور احادیث صحیحہ میں جو کچھ اللیہ تعالیٰ کے متعلق وارد ہوا ہے، اس کو اللہ جل شانہ کے شابان شان تسلیم کرایا۔

اور تمام نقائص سے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کو منزہ قرار دیا، بے شبر اس کو بدایت کا راستہ مل گیا.

رما فرشتول پر ایمان تو اس کی دو صور میں ہیں. ایک تو ان پر اجمالی اسمان، اور دوسرا تقصیلی. ایک مسلمان اجمالی طوریر اس بات یر ایمان رکھے کہ اللہ تعالیٰ کے فرشتے ہیں جن کو اس نے اپنی طاعت و فرمانبرداری کے لئے پیدا فرمایا ہے. اللہ تعالیٰ نے ان کا وصف بتایا ہے کہ وہ بر گزیدہ بندے ہیں اور کسی بات میں اللہ تعالیٰ کے حکم ہے سرتانی نہیں کرتے. بلکہ جمیشہ اللہ کے تابع فرمان رہتے ہیں. یَعَلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِ يُهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ وَلاَ يَتْفَعُونَ إلالِينِ ارْتَضَى وَهُمُومِّنُ حَتَّيتِ مُثَنَّفَقُونَ<sup>©</sup> جو کچھ ان کے سامنے ہے، اسے بھی وہ جانتا ہے اور جو کچھ ان سے او جھل ہے اس سے بھی وہ باخبر ہے. وہ کسی کی سفارش نہیں كرتے سوائے اس كے، جس كے حق ميں سفارش سننے ير الله راضى ہو اور وہ اس کے خوف سے ڈرتے رہتے ہیں.

ان کے مختلف درجات ہیں۔ کچھ تو وہ ہیں جو عرش اللی کو اٹھائے ہوئے ہیں. اور کچھ وہ ہیں جو جنت و جہنم کی نگرانی پر مامور ہیں. اور کچھ بندوں کے اعمال کا ریکارڈ تیار کرنے میں مصروف ہیں.

اور ان فرشتوں پر تفصیلی ایمان رکھیں گے جن کا اللہ نے یا اس کے رسول نے نام کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ جیسے جبرئیل، میکائیل،

مالک یعنی داروغہ جہنم، اسرافیل جو تفخ صور کے لئے مامور ہیں۔ ان کا احادیث صحیحہ میں ذکر آیا ہے۔ صحیح حدیث میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنما سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ فرشتے نور سے پیدا کئے گئے ہیں۔ جن آگ کی لو سے۔ اور آدم جس چیز سے پیدا کیا گیا ہے اس کا تمہیں پتہ ہے۔ اس حدیث کو امام مسلم نے پیدا کیا گیا جامع صحیح میں روایت کیا ہے۔

اسی طرح ایمان بالکتب کے بارے میں اجمالی طور پریہ ایمان رکھنا ضروری ہے کہ حق کی تعلیم دینے اور اس کی دعوت و تبلیغ کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنیاء و رسل پر کتابیں نازل کی ہیں. جیسا کہ اس کا ارشاد ہے:- لَقَدُالْ اَلْسُلَنَا لِالْتِیْنَاتِ وَاَلْوَلْنَا مَالَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ

ہم نے اپنے رسولوں کو صاف صاف نشانیوں اور ہدایات کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان اتاری تاکہ لوگ انصاف پر قائم ہوں.

اور الله تعالىٰ نے مزید فرمایا: - كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً مَّ فَعَكَ اللهُ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللّهُ الللللَّا الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ا

ابتدا میں سب لوگ ایک ہی طریقہ پر تھے (پھریہ حالت باقی نہ

رہی اور اختلافات رونما ہوئے) تب اللہ تعالیٰ نے بی بھیج جو راست روی پر بشارت دینے والے اور کجروی کے نتائج سے ڈرانے والے تھے۔ اور ان کے ساتھ کتاب برحق نازل کی تاکہ حق کے بارے میں لوگوں کے درمیان جو اختلافات رونما ہوگئے، ان کا فیصلہ کرلے۔

اور ان کتابوں پر ہم مفصل ایمان رکھتے ہیں جن کا اللہ تعالیٰ نے نام کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ مثلاً تورات، انجیل، زبور اور قرآن مجید. ان میں قرآن سب سے افضل اور آخری کتاب ہے. وہ ان تمام سابق کتابوں پر گکران اور ان کی تصدیق کرنے **والا ہے**۔ ا**س کا ا**تباع کرنا تمام امت یر فرض ہے۔ قرآن یاک اور اس کے ساتھ ساتھ رسول الله على الله على وسلم سے ثابت شدہ احادیث صحیحہ کے مطالق فیصلہ کرنا واجب ہے اس لئے کہ اللہ تعالی نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام جن اور انسانوں کی طرف اینا رسول بناکر بھیجا ہے اور آپ پر یہ قرآن یاک نازل کیا ہے تاکہ وہ لوگوں کے در میان قیصل اور حکمران ہے. اللہ تعالی نے قرآن مجید کو دلوں کے لئے باعث شفاء، ہر معاملہ کا عقدہ کشا، اور اہل ایمان کے لئے سرتایا ہدایت و رحمت بناکر نازل کیا ہے۔

الله تعالیٰ کا ارشاد یاک ہے:-

وَهٰنَا كِيَتُ ۚ اَنْزَلْنَهُ مُهٰرَكٌ فَاتَّنِعُوهُ وَاتَّقَوْ الْعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿

اور اس طرح یہ کتاب ہم نے نازل کی ہے ایک برکت والی کتاب، پس تم اس کی پیروی کرو اور تقوی کی روش اختیار کرو بعید نہیں کہ تم پر رحم کیا جائے. نہیں کہ تم پر رحم کیا جائے. اور فرمایا:-

وَنَوْلَنَا عَلَيْكُ الْكِتْبَ تِبْيَا نَالِكُلِّ مَنْ قَوْ هُدًى وَرَخْمَةً وَّبُسْرَى لِلْمُسْلِمِينَ فَى جم نے یہ کتاب تم پر نازل کی ہے جو ہر چیز کی صاف صاف وضاحت کرنے والی ہے اور یدایت و رحمت اور بشارت ہے ان لوگوں کے لئے جنہوں نے سر تسلیم نم کردیا ہے۔
اور مزید فرمایا: قُلُ یَالَیُّهُ النّاسُ اِنِّیْ دَسُولُ اللهِ اِلَیْکُ خُرِمِیْکُ وَاللهِ اِلَیْکُ خُرِمِیْکُ وَاللهِ اِلَیْکُ خُرِمِیْکُ وَاللهِ اِلَیْکُ وَکُولُمْتِهُ وَالْمُولُولُ اللهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ ا

اس مفہوم کی آیتیں کثرت سے وارد ہوئی ہیں.

راہ راست بالوگے.

ایمان لاؤ الله یر، ایکے بھیج ہوئے نبی امی پر جو الله اور اس کے

ارشادات کو مانتا ہے اور پیروی اختیار کرو اس کی۔ امید ہے کہ تم

اسی طرح انبیاء پر بھی مجمل اور مفصل ہر دو طریقہ پر ایمان لانا ضروری ہے۔ مجملاً یہ ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو ڈرانے اور خوشخبری دینے اور ان کو حق کی طرف بلانے کے لئے اپنے رسول بھیجے۔ پس جس نے ان کی دعوت پر لبیک کہا، وہ سعادت مند اور فائز المرام ہوا۔ اور جس نے ان کی مخالفت کی، ناکامی و حسرت اس کا مقدر بنی ان انبیاء میں سب سے افضل اور آخری نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔

جيسا كه الله تعالى كا ارشاد ب:

وَلَقَىٰ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُونَ

ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیج دیا اور اس کے ذریعہ سے سب کو خبردار کردیا کہ اللہ کی بندگی کرو اور طاغوت کی بندگی سے بچو. مزید فرمایا:-

رُسُلاَ مُّبَشِّرِیْنَ وَمُنْذِدِیْنَ لِئَلاً یَکُوْنَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّهُ بُعُنَا الرُّسُلِ یه سارے رسول خوشخبری دینے والے اور ڈرانے والے بنا کر بھیج گئے تھے تاکہ ان کو مبعوث کردینے کے بعد لوگوں کے پاس اللہ کے مقابلہ میں کوئی جمت نہ رہے۔

مزید ارشاد فرمایا:-

عَاكَانَ غُمَّتَنْ اَبَآاَحَدٍ مِّنْ رِّجَالِكُمْ وَلِكِنْ تَيْسُوْلَ اللهِ وَخَاتَتُو النَّيمِيْنُ

محمد من تمهارے مردول میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں. مگر وہ اللہ کے رسول اور خاتم النبیین ہیں.

ان انبیاء اور رسولوں میں سے اللہ تعالیٰ نے جن کا ذکر کیا ہے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جن کا نام لینا ثابت ہے ان پر تقصیل و تعیین کے ساتھ ایمان لائیں گے. جیسے حضرت نوح علیہ السلام، حضرت مالح علیہ السلام، حضرت السلام، حضرت مالح علیہ السلام، حضرت البیاء کرام علی ابراہیم علیہ الصلوٰہ والسلام اور ان کے علاوہ دوسرے انبیاء کرام علی نبینا و علیم الصلوٰہ و السلیم، جن کا ذکر قرآن پاک میں آیا ہے۔

موت کے بعد پیش آنے والے تمام امور غیب جن کی اللہ اور اس کے رسول نے خبر دی ہے، ان سب پر ایمان لانا، ایمان بلا تحرت میں شامل ہے مثلاً قبر کی آزمائش اور اس کا عذاب و راحت، قیامت کے روز پیش آنے والی شدید ہولناکیاں، پل صراط، میزان، قیامت کے روز پیش آنے والی شدید ہولناکیاں، پل صراط، میزان، وساب و کتاب، جزا و سزا، اور لوگوں کے درمیان نامہ اعمال کی تقسیم، اور کچھ لوگوں کا انہیں دائے ہاتھ میں لینا، اور کچھ لوگوں کا

نیز ایمان بالآخرت میں حوض کو ثر جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قیامت کے روز عطا ہونے والا ہے، پر ہمان لانا بھی شامل ہے، جنت و جہنم پر ایمان لانا بھی ایمان بالآخرت کا جز ہے۔ اہل

بائیں ہاتھ یا پیٹھ کے بیٹھے سے لینا۔

ایمان کا اپنے رب جل شانہ ، کو دیکھنا اور اللہ تعالیٰ کا ان کے ساتھ بات کرنا۔ اور ان سب کے علاوہ قرآن کریم اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث تصحیحہ کے ذریعہ سے احوال قیامت کے متعلق جو کچھ ثابت ہے ، ان سب پر ایمان لانا اور ان کی تصدیق کرنا ضروری ہے ، جس طرح اللہ اور اس کے رسول نے ان کے بارے میں بتایا ہے۔

قضا و قدر پر ایمان رکھنا چار باتوں کو مسترم ہے۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ جو کچھ ہونے والا ہے، اللہ کو اس کا علم ہے اور یہ کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے جملہ احوال کو خوب اچھی طرح جانتا ہے۔ ان کے رزق، ان کی عمریں اور ان کے سارے اعمال اور دوسرے تمام امور کا اس کو مکمل علم ہے اور اس سے کوئی چیز محقی نہیں ہے۔

جیسا که ارشاد باری تعالی ہے: - اِنَّ اللهُ وَ بِكُلِّ اَنَّى أُعَلِيْهُ ﴿ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى الله الله تعالى الله تعالى

لِتَعْلَمُوْآاَقَ اللهُ عَلى كُلِّ شَى تُعَدِيْرُوْآقَ اللهُ قَدُّ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْ تُعِلْمًا ﴿
تَاكَدُ تُمْ جَانَ لُو كَهُ اللهُ بَرْ چِيزِ بِرْ قدرت رَكَمُتنا ہے اور بیہ كه الله كا
علم ہر چیزیر محیط ہے.

دوسری چیزیہ کہ اللہ تعالیٰ نے جو کچھ کرنے کا فیصلہ کیا ہے اور جو کچھ مقدر فرمایا ہے، سب کو نوشتہ تقدیر میں لکھ دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

قَدُ عَلِمُنَا مَا مَنْفُصُ الْرَصُ مِنْهُمْ وَعِنْدَانَا كِتْبُ حِفْيظُ®

زمین ان کے جسم میں سے جو کچھ کھاتی ہے وہ سب ہمارے علم میں ہے اور ہمارے پاس ایک کتاب میں سب کچھ محفوظ ہے. مزید ارشاد ہے:-

وَكُلُّ شَيِّ أَحْصَيْتُ أَنَّ إِمَامِرَتُمِدِينٍ ﴿

اور ہر چیز کو ہم نے ایک کھلی کتاب میں درج کر رکھا ہے۔ اور فرمایا:- الله تَعُلُهُ آنَ الله يَعْلَمُ مَا فِي النّهَ مَا وَالْدَيْنِ

ور قرمایا:- الغر تعکفراق الله یعکفرمایی اله

اِتَ ذَٰلِكَ فَكُمُنِهُ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِمُرُۗ

کیا تم نہیں جانتے کہ آسمان و زمین کی ہر چیز اللہ کے علم میں ہے؟ سب کچھ ایک کتاب میں درج ہے۔ اللہ کے لئے یہ کچھ بھی مشکل نہیں.

تیسری چیزیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مشیت بسرحال نافذ ہو کر رہتی ہے، پس وہی کچھ ہوا ہے جو اللہ نے چاہا ہے اور جو اللہ نے نہیں چاہا، وہ نہیں ہوا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

إِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ۗ

الله تعالى جو كچه چاہتا ہے كرتا ہے اور فرمايا:-اِتَّا اَمْرُ فَاذَ اَلْاَدَ شَيْكَانَ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿

وہ تو جب کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا کام بس یہ ہے کہ اسے حکم دے کہ ہوجا اور وہ ہوجاتی ہے۔ اور مزید ارشاد ہے:-

وَمَا تَشَا أَوْنَ إِلَّا أَنْ يَشَاءُ اللهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ ﴿

اور تمهارے چائے سے کچھ نہیں ہوتا، جب تک اللہ رب العالمین نہ چاہے.

یں میں ہے، چوتھی بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام موجودات کو وجود بخشا ہے. اس کے علاوہ کوئی خالق اور پروردگار نہیں ہے. جیسا کہ ارشاد ہے:۔ اَنٹاہُ خَالِقُ کُلِّ شَکْمُ اِنْ ہُوعَلیٰ کُلِّ شَکُمُ اُوکیٰکُنْ⊚

الله هر چیز کا خالق اور وہی ہر چیز پر نگسبان ہے.

ور فُرِما ياً: - يَا يُهَاالنَّاسُ اذْكُرُوْ افِعُمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ '

هُلُ مِنْ عَالِقَ غَيْرُاللّهِ يَرْزُقُكُومِنَ السَّمَآءُ وَالْاَوْنِ لَا اللهُ الْاَهُو َ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ۞ لوگو! تم پر الله ك جو احسانات بين، انهيں ياد ركھو. كيا الله ك سواكوئى خالق بھى ہے جو تمهيں آسمان اور زمين سے رزق ديتا ہو؟ كوئى معبود اس كے سوا نهيں. آخر تم كمال سے دھوكه كھا رہے ہو۔ كوئى معبود اس كے سوا نهيں. آخر تم كمال سے دھوكه كھا رہے ہو۔ پس اہل سنت كے تردي، انبان بالقدر ان چاروں باتوں ير

مشتل ہے. اہل بدعت کے برعکس ، جو ان میں سے بعض امور کا الکار کرتے ہیں ۔

ایمان باللہ کے سلسلہ میں یہ بات واضح رہنی چاہیے کہ اس میں اس بات پر ایمان بھی شامل ہے کہ ایمان قول اور عمل کے مجموعہ کا نام ہے جو طاعت و فرمانبرداری سے برطعتا اور گناہ و معصیت سے گھٹتا ہے۔ اور یہ کہ کفر و شرک کے علاوہ کسی گناہ کی وجہ سے کسی مسلمان کی تکفیر جائز نہیں ہے۔ مثلاً زنا، چوری، سود خوری، شراب نوشی، نشہ بازی، والدین کی نافرمانی اور ان کے علاوہ دوسرے کبیرہ گناہ. جب تک کہ وہ اس کو حلال نہ سمجھ لے۔

اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:-

إِنَّا اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُتُمُوكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَالِكَ لِمَنْ يَسَكَّأُوْ

اللہ بس شرک ہی کو معاف نہیں کرتا اس کے ماسوا دوسرے جس قدر گناہ ہیں، وہ جس کے لئے چاہتا ہے معاف کردیتا ہے.

چنانچہ احادیث متواترہ کے ذریعہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و علم سے ثابت ہے کہ بالآخر اللہ تعالیٰ ہر اس شخص کو جہنم سے تکال دے گا، جس کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر بھی ایمان ہوگا.

ایمان باللہ میں یہ بات بھی داخل ہے کہ محض اللہ کے لئے محبت کی جائے اور اس کے لئے کسی سے بغض رکھا جائے. اور دوستی

و دشمنی صرف اسی کے لئے ہو. ایک سچا مومن اہل ایمان کو دوست رکھتا ہے، ان سے محبت کرتا ہے، کفار سے بغض رکھتا ہے اور ان سے دشمنی کرتا ہے. اس امت کے تمام مومنوں کی صف اول میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کرام ہیں. اہل السنت ان سے محبت رکھتے ہیں، ان کو دل سے چاہتے ہیں. اور اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ انبیاء کے بعد وہ بہترین انسان ہیں.

اس لئے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:-

خير القرون قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم

یعنی تمام صدیوں میں سب سے بہتر صدی ہماری ہے۔ اس کے بعد جو لوگ ہوں گے ، محر اس کے بعد جو لوگ ہوں گے۔

نیز اہل السنت اس بات کا بھی اعتقاد رکھتے ہیں کہ سحابہ کرام میں سب سے افضل حضرت ابوبکر صدیق، پھر حضرت عمر فاروق، پھر حضرت عثمان ذوالنورین، پھر حضرت علی مرتضیٰ اور ان کے بعد بقیہ عشرہ مبشرہ رضی اللہ عنهم الجمعین ہیں۔ ان کے درمیان آپس میں جو اختلافات رونما ہوئے، ان کے بارے میں اہل السنت نے کوت اختیار کرنے کا موقف اپنایا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ انہوں نے اجتماد سے کام لیا تھا۔ لہذا جن کا اجتماد سمجے تھا ان کو دہرا اجر اور جن کا اجتماد محصح نہ تھا ان کو ایک اجر ملے گا۔

اسی طرح اہل السنت مومن اہل بیت سے محبت رکھتے اور ان سے انتهائی اینائیت اور انس محسوس کرتے ہیں. ان کے دِل میں ممام ازواج مطهرات سے بھی تعظیم و احترام کا جذبہ ہے وہ ان کو تمام اہل ایمان کی مائیں سمجھتے ہیں. اور ان سب کے لئے اللہ سے رضا طلبی کی دعا کرتے ہیں۔ روافض ،جو اسحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے بغض رکھتے ہیں اور ان کو گالیاں دیتے ہیں، ان سے اظہار براغ<sup>ت</sup> کرتے ہیں اور اہل بیت کی محبت میں غلو سے کام لیتے ہیں اور ان کو اللہ تعالیٰ نے جو مقام بخشا ہے وہ انہیں اس سے بھی زیادہ درجہ دیتے ہیں۔ اور اسی طرح نواصب، جو کسی قول یا عمل سے اہل بیت کو تکلیف پہناتے ہیں، اہل السنت ان کے طریقہ سے بیزاری کا اظہار کرتے ہیں۔

اس مختصر سی تقریر میں جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے وہی سیحے
اسلامی عقیدہ ہے جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول حضرت
محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو بھیجا ہے۔ یہی فرقہ ناجیہ یعنی اہل السنت کا
عقیدہ ہے جس کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد
فرمایا ہے:۔

لا تزال طايِفته من امتي على الحق منصورة لايضر هم من خذلهم حتى ياتى امرالله. میری امت میں برابر ایک گروہ حق پر قائم رہے گا جس کو اللہ کی تائید حاصل ہوگی لوگ ان کا ساتھ چھوڑ کر ان کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکیں گے۔ تاآئکہ اللہ کا حکم آن پہنچے۔

رسول الله صلى الله عليه وعلم نے ایک اور صدیث میں فرمایا:افترقت الیهود علی احدی وسبعین فرقة و افترقت
النصاری علی ثنتین و سبعین فرقة و ستفترق هذه الأمة
علی ثلاث و سبعین فرقة کلها فی النار الا واحدة فقال
الصحابة من هی یا رسول الله؟ قال من کان علی مثل
ماأنا علیه و أصحابی.

یہود اکس فرقوں میں تقسیم ہوئے اور نصاری ہستر فرقوں میں بٹ گئے اور یہ امت ہستر فرقوں میں بٹ گئے اور یہ امت ہستر فرقوں میں منقسم ہوجائے گی، سب کے سب دوزخی ہوں گے سوائے ایک کے، صحابہ نے عرض کیا۔ وہ کون سا فرقہ ہوگا؟ اے اللہ کے رسول! آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جو میرے اور میرے صحابہ کے طریقے پر ہوگا.

یمی وہ عقیدہ ہے جس پر ہمیشہ مضبوطی سے قائم رہنا اور اس کی خلاف ورزی سے ڈرتے رہنا چاہیے.

جو لوگ اس عقیدہ صحیحہ سے منحرف ہیں اوردوسری راہ پر گامزن ہیں، ان کی بھی بہت سی قسمیں ہیں. ان میں سے کچھ تو بوں،

مورتیوں، فرشتوں، ولیوں، جنوں، درختوں اور پتھروں وغیرہ کی پرستش کرتے ہیں۔ انہوں نے انبیاء و رمل کی دعوت کو سرے ہے قبول ہی نہیں کیا بلکہ اس کی مخالفت کی اور اس کے متعلق حریفانہ و معاندانہ موقف اختیار کیا جس طرح قریش اور عربوں کے مختلف گروہوں کا ہمارے بی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت حق کے ساتھ رویہ رہا. وہ اپنی حاجت روائی کی دعا اینے معبودان باطل سے کرتے تھے. مریضوں کو شفا بخشنے، اور دشمنوں پر غلبہ عطا کرنے کی بھی دعائیں ان سے کرتے تھے. ان کے لئے قربانیاں اور نذرانے پیش کرتے تھے. لیکن جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو اس سے روکا اور عبادت کو صرف اللہ تعالیٰ کے لئے خاص کردینے کا حکم دیا، تو ان کو یہ بات عجیب سی لگی اور انہوں نے کہا. جیسا کہ ان کی زبانی اللہ تعالیٰ نے قرآن یاک میں فرمایا:-

اجعل الالهة إلها واحدا ان هذا لشي عجاب

کیا اس نے سارے خداوں کی جگہ بس ایک ہی خدا بناڈالا؟ یہ تو برطی عجیب بات ہے.

لیکن رسول الله علی الله علیه وسلم برابر ان کو الله کی طرف بلاتے اور شرک سے ان کو ڈراتے رہے اور اپنی دعوت کی حقیقت ان کے سامنے بیان کرتے رہے۔ تا آنکہ الله تعالیٰ نے ان میں سے جن کو

چاہا، ہدایت بخشی۔ پھر آخر کار وہ فوج در فوج اللہ تعالیٰ کے دین میں داخل ہوگئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابیہ کرام اور تابعین کی مسلسل دعوت و تبلیغ اور طویل جهاد کے بعد اللہ تعالیٰ کا دین سارے اویان پر غالب آگیا. پھر حالات نے پلٹا کھایا اور جالت نے خلق خدا کی اکثریت یر اینا پنجہ گاڑا. یمال تک کہ اکثر لوگ دین جاہلیت کی طرف لوٹ گئے. انبیاء اور اولیاء کے احرام و تعظیم میں غلو کرنے اور ، ان سے دعائیں کرنے اور مدد طلب کرنے لگے۔ وہ ان جیسے بہت سے دوسرے مشرکانہ امور میں مبلا ہوگئے۔ انہوں نے لا الہ الا اللہ کے مطلب کو فراموش کردیا. اور اس کواس طرح نہیں سمجھا میسا کہ کفار عرب نے سمجھا تھا. واللہ المستعان یہ شرک برابر لوگوں میں «تھیلتا رہا اور آج تک «تھیل رہا ہے اس کا سبب جہالت کا غلبہ اور عمد نبوت سے دوری ہے۔

آج کے مشرکین کو بھی وہی شبہ لاحق ہے جو زمانہ جمالت کے مشرکین کا تھا۔ وہ کہا کرتے تھے یہ (معبودانِ باطل) تو اللہ کے نزدیک ہمارے سفارشی ہیں۔ قرآن نے ان کا قول نقل کیا ہے:

ان کا یہ قول:-

مانعبدهم الاليقربونا الى الله زلفي (الزمر-٣)

ہم تو ان کی عبادت صرف اس لئے کرتے ہیں کہ وہ اللہ تک

ہماری رسائی کرادیں.

الله تعالیٰ نے ان کا شبہ رد کرتے ہوئے فرمایا کہ جس نے الله کے سواکسی اور کی عبادت کی، خواہ وہ کوئی ہو، تو وہ مشرک اور کافر ہوگیا. الله تعالیٰ کا ارشاد ہے: - وَيَعَبُّلُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَالَا يَضُوّهُمُو اللهِ مَالَا يَضُوّهُمُو

وَلاَينْفَعُهُمُ وَيَقُوْلُونَ لَمُؤْلاَء شُفَعَا وُنَاعِنْكَاللَّهِ

یہ لوگ اللہ کے سوا ان کی پرستش کررہے ہیں جو ان کو نہ نقصان پہنچا کتے ہیں اور نہ نفع. اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ کے پاس ہمارے سفارشی ہیں.

اس كارد كرت بوئ الله تعالى في ارشاد فرمايا: - قُلُ أَتُنَبِّ فُونَ اللهُ وَمِايا: - قُلُ أَتُنَبِّ فُونَ اللهُ وَبِمَا لاَ يَعَلَمُ وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا لاَ يَعَلَمُ وَمَا اللهُ وَالسَّلُونِ وَلا فِي الْرُضِ مُنْ اللهُ عَمَّا لُمُتَّا لُمُتَّا لُمُتَا لُمُنْ وَكُونَ ۞

اے نبی! ان سے کہو، کیا تم اللہ کو اس بات کی خبر دیتے ہو جے وہ نہ آسمان میں جانتا ہے نہ زمین میں؟ پاک ہے وہ اور بالا و برتر ہے اس شرک سے جو یہ لوگ کرتے ہیں.

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے واقع طور پر بتادیا ہے کہ اس کے علاوہ کسی اور کی، جیسے انبیاء و اولیاء وغیرہ کی، عبادت عین شرک اکبر ہے، خواہ اس کا ارتکاب کرنے والے اس کا کچھ اور نام رکھ دیں.

الله تعالى كا ارشاد ہے:-وَلَاذِينَ اَتَّنَدُوْامِنُ دُونِهَ اَوْلِيَاءَ مَا نَعَبُدُ هُوُ اِلَالِيُقَرِّبُوْنَا إِلَى اللهُ ذُلْقُیْ رہے وہ لوگ جنہوں نے اس کے سوا دوسمرے سرپرست بنا رکھے ہیں (اور اپنے فعل کی یہ توجیہ کرتے ہیں کہ) ہم تو ان کی عبادت مرف اس لئے کرتے ہیں کہ وہ اللہ تک ہماری رسائی کرادیں.

الله تعالى في ان كارد كرت موك فرمايا:-

إِنَّ اللَّهَ يَعْكُو بَيْنَهُ مُ إِنَّ الْمُمْ فِيتِهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا بَهُوكُونَ مُوكَادِبٌ كَقَالً

الله تعالی یقینا ان کے درمیان ان تمام باتوں کا فیصلہ فرمادے گا جس میں وہ اختلاف کررہے ہیں۔ الله کسی ایسے شخص کو ہدایت نمیں دیتا جو جھوٹا اور منکر حق ہو.

پس اللہ تعالیٰ نے واضح فرمادیا کہ غیر اللہ سے دعا اور خوف و امید کے ذریعہ اس کی عبادت کرنا اللہ تعالیٰ نے ان کے دریعہ اس کی عبادت کرنا اللہ تعالیٰ نے ان کے معبودان باطل انہیں خدا سے قریب کرنے والے ہیں.

عصر حاضر میں مارکس و لینن اور دوسرے داعیان الحاد و کفر کے ملحد و پیروکار جن افکار و آراء کو اپنائے ہوئے ہیں وہ بھی مستزم کفر، اور انبیاء علیم السلام کے لائے ہوئے سمجے عقیدہ سے متصادم ہیں۔ خواہ وہ انکو اشراکیت یا سوشرم یا بعث ازم یا کسی اور نام سے یاد کرتے ہوں۔ اس لئے کہ ان ملحدوں کا بنیادی عقیدہ لا الد والحیاة مادۃ ہے یعنی کوئی معبود نہیں اور مادہ ہی زندگی ہے۔ نیز ان کے مادۃ ہے یعنی کوئی معبود نہیں اور مادہ ہی زندگی ہے۔ نیز ان کے مادہ ہے یعنی کوئی معبود نہیں اور مادہ ہی زندگی ہے۔ نیز ان کے

بنیادی عقائد میں جنت و دوزخ اور تمام ادیان کا انکار شامل ہے۔ جو بھی ان کی کتابوں اور لٹریچر کا مطابعہ کرے گا اور ان کی حقیقت کا سراغ لگانے کی کوشش کرے گا، اس کو اس بات کا اچھی طرح یقین ہوجائے گا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ عقیدہ تمام آسمانی مذاہب کے منافی ہے اور اس کے ماننے والوں کو دنیا اور آخرت میں بدترین انجام کا سامنا کرنا ہے۔

بعض اہل تصوف و باطنیت کا ان کے مزعومہ اولیاء کے متعلق یہ عقیدہ بھی سراسر خلاف حق ہے کہ وہ تدبیر کائنات اور دنیا کے انظامات میں اللہ تعالیٰ کا ہاتھ بٹاتے ہیں۔ وہ اپنے ان معبودوں کو او تاد، اغواث، اقطاب وغیرہ اور دوسرے خود ساختہ ناموں سے یاد کرتے ہیں. اللہ تعالیٰ کی ربوبیت میں یہ بدترین شرک ہے اور حق تو یہ ہے کہ زمانہ جاہلیت کے عربوں کے شرک سے بھی ان کا شرک بدتر ہے. اس کئے کہ وہ صرف الله کی عبادت میں شرک کرتے تھے، اس کی ربوبیت میں شرک نہیں کرتے تھے. پھر ان کا شرک فراخی کے زمانہ تک محدود تھا اور ننگی و پریشانی کے وقت وہ عبادت کو اللہ تعالیٰ کے لئے خالص کر لیتے تھے جیسا کہ ان کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

فَإِذَا كَكُبُوْافِ الْفُلُودِ دَعُوا اللهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ \$ فَكَتَانَجُنْهُمُ اللَّهِ الْمَبِرِّادَاهُمُو يُنتُمرِكُونَ ۞

جب یہ لوگ کشتی پر سوار ہوتے ہیں تو اپنے دین کو اللہ کے لئے خالص کرکے اس سے دعا مانگتے ہیں. پھر جب وہ انہیں بچاکر خشکی پر لے آتا ہے تو یکایک یہ شرک کرنے لگتے ہیں.

جمال تک اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کا تعلق ہے تو وہ اس کا اعتراف کرتے تھے کہ وہ صرف اللہ تعالیٰ کے لئے مضوص ہے۔ جیسا کہ ان کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا:۔

## وَلَيِنْ سَأَلْتَهُمُ مِّنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللهُ

اور اگر تم ان سے پوچھو کہ انہیں کس نے پیدا کیا ہے؟ تو یہ خود کمیں گے کہ اللہ نے!

اور فرمایا: قُلُ مَنْ تَرُزُفُكُمْ مِنَ التَّمَاءُ وَالْاَصْ اَمَّنْ تَدُلِكُ التَّمَعُ وَالْاَبْصَارُو مَنْ تَعْرُجُ الْمَنْ مَنْ الْمَعْدُولُونَ اللَّهُ قَلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُل

اس معنی کی آیات کثرت سے وارد ہوئی ہیں.

آج کے مشرکوں نے پہلے کے مشرکوں کے مقابلہ میں دو طریقوں سے اضافہ کیا. ایک تو بعض لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی ربوبیت میں شرک کہا ہے، دوسرے میہ کہ یہ لوگ نگی و فراخی ہر دو حالت میں شرک کرتے ہیں جیسا کہ ہروہ شخص یہ بات جانتا ہے، جس کو ان کے ساتھ رہنے اور ان کے حالات کے بارے میں جانچ پڑتال کرنے کا موقع ملا ہو۔ مصر میں حسین اور بدوی کی قبر، عدن میں عیدروس کی قبر، یمن میں ہادی کی قبر، شام میں ابن عربی اور عراق میں عبداتقادر جیلانی کی قبرول کے علاوہ دوسری مشہور قبرول پر جو کچھ کیا جاتا ہے، اس کو دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ کس طرح عوام ان کے بارے میں غلو کا شکار ہوئے ہیں. اور الله تعالیٰ کے بہت سے حقوق میں ان قبروالوں کو شریک و سہیم بنالیا ہے. بہت کم لوگ ہیں جو عوام کو ان چیزوں سے روکتے ہوں اور ان کے سامنے توحید کی حقیقت بیان کرتے ہوں، وہ توحید، جس کو لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ سے پہلے کے انبیاء مبعوث ہوئے ہیں. انا للہ و انا

ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان کو سمجھ عطا کرے اور ان کے

درمیان داعیان حق کی تعداد میں اضافہ کرے اور مسلمانوں کے ارباب حل و عقد اور علماء کو اس شرک اور اس کے اسباب کے ازالہ اور اس کے خلاف جدوجمد کرنے کی توفیق عنایت فرمائے. ازالہ اور اس کے خلاف جدوجمد کرنے کی توفیق عنایت فرمائے. بے شہمہ اللہ تعالیٰ بڑا سننے والا اور نہایت قریب ہے.

جمیہ اور معتزلہ جو اللہ کی صفات کا انکار کرتے اور تمام صفات کا الکار کرتے اور تمام صفات کا الکار کرتے اور تمام صفات کے کمال سے اللہ تعالیٰ کی ذات کو عاری اور معطل سمجھتے ہیں، ان کے مم مسلک دوسرے اہل بدعت کے عقائد بھی اسماء و صفات کے متعلق سمجھے عقیدہ اسلامی سے متصادم ہیں، جس کے نتیجہ میں اللہ سمانہ و تعالیٰ کی ذات پاک کا معدوم اور جادات و نامکنات کی قبیل سمانہ و تعالیٰ کی ذات پاک کا معدوم اور جادات و نامکنات کی قبیل سے ہونا لازم آتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کے اس نظریہ سے بلند وبر تر

اسی طرح وہ لوگ بھی اس زمرہ میں شامل ہیں جو بعض مفات کا الکار کرتے ہیں۔ مثلاً اشاعرہ ، جس بات سے بچنے کے لئے انہوں نے بعض مفات کی نفی اور ان کے دلائل کی تاویل کی تھی. دراصل ان کی بعض دوسری صفات کا اقرار کرنے سے وہی بات لازم آتی ہے۔ اس طریقہ سے انہوں نے عقلی اور نقلی دلائل کی مخالفت کی اور واضح تناقض کا شکار ہوئے خواہ ان صفات سے اللہ تعالی کے کمال و عظمت

کی ولیل مہیا ہوتی ہو، مگر اہل ست نے اللہ تعالیٰ کے حق میں ان اشیاء کی حقیقت کو تسلیم کیا ہے جن کو خود اللہ نے یا اس کے رسول ا نے باری تعالیٰ کے حق میں ثابت کیا ہے۔ انہوں نے اللہ تعالیٰ کو مخلوق کے مشابہ ہونے سے منزہ قرار دیا ہے۔ جس سے اللہ تعالیٰ کی ذات یاک کے معطل ہونے کا ثائیہ تک نہیں پیدا ہوتا. اس طرح وہ سارے دلائل کو بروئے کار لانے میں کامیاب ہوئے اور ان میں سے کسی کی تاویل یا تحریف کی ضرورت محسوس نہیں کی اور اس تناقض سے بھی جس کا دوسرے لوگ شکار ہوئے، محفوظ رہے جیبا کہ اس سے پہلے یہ بات گزر یکی ہے۔ یمی راہ نجات ہے اور دنیا و آخرت کی سعادت و کامیانی اسی میں مضمر ہے۔ یہی وہ جادہ مستقیم ہے جس کو اس امت کے سلف صالحین اور ائمہ دین نے اختیار کیا۔ اس امت کے آخر میں آنے والوں کی اصلاح ممکن نہیں،اگراصلاح مكن ہے تو صرف اس ذريعہ سے، جس سے اس امت كے الگے لوگوں کی اصلاح ہوئی تھی اور وہ ہے کتاب و سنت کا اتباع اور جو کچھ اس کے خلاف ہو اس کو ترک کرنا۔

## صرف الله تعالی کی عبادت کے وجوب اور اس کے دشمنوں پر غلبہ حاصل کرنے کے اسباب کا بیان!

سب سے اہم ترین چیز جو ہر مکلف انسان پر واجب ہوتی ہے اور سب سے برا فرض جو اس پر عائد ہوتا ہے، وہ یہ ہے کہ وہ صرف الله تعالیٰ کی عبادت کرے اور وہ الله جو آسمانوں اور زمین اور عرش عظیم کا رب ہے جس نے اپنی کتاب میں فرمایا: - إِنَّ دَيْكُوْاللهُ ٱلَّذِي حَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ آيَّامِ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرَشِ ۖ يُغْتِى الَّيْلَ النَّهَ ارْيَطُلُبُهُ حَثِيثًا \* وَالشَّمْسَ والْقَمْرَوَالنُّبُومُ مُسْتَحْرِتٍ ؛ يَأْمْرِة أَلَالَهُ الْخَلْقُ وَالْمَوْزَّبُرُكَ اللهُ رَبُ الْعَلَمِينَ ® در حقیقت تمهارا رب الله می ہے اس نے آسمانوں اور زمین کو چھ دنوں میں پیدا کیا چھر اپنے عرش پر جلوہ فرما ہوا جو رات کو دن پر ڈھانک دیتا ہے اور پھر دن رات کے پیچھے دوڑا چلا آتا ہے جس نے سورج اور جاند اور تارے پیدا کئے. سب اس کے فرمان کے تابع ہیں۔ خبردار! اسی کی خلق اور اس کا امرہے. بڑا بابر کت ہے اللہ سارے جہانوں کا مالک و پروردگار.

اور ابنی کتاب میں دوسری جگہ فرمایا کہ اس نے جن اور انسانوں

کو صرف اپنی عبارت کے لئے پیدا فرمایاہے:-

وَمَاخَلَقَتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَالِيَعَبُكُ وَنِ®

میں نے جن اور انسانوں کو اس کے سوا کسی کام کے لئے پیدا نہیں کیا کہ وہ میری بندگی کریں.

وہ عبادت جس کی خاطر اللہ تعالیٰ نے جن اور انسانوں کو پیدا فرمایا، به به که الله تعالی کی وحدانیت کا اعتراف و اظهار کیا جائے۔ مختلف مراسم عبودیت کے ذریعہ . مثلاً نماز ، روزہ ، زکوٰہ ، حج ، رکوع و سجود، طواف، قربانی، نذر، خوف، امید، استفایه کرنا، مدد مانگنا، پناه مأنكنا اور دعا و عبادت كى ديگر قسمين - كتاب الله اور سنت رسول الله سے ثابت تمام اوامر کی اطاعت اور نواہی سے اجتناب بھی اسی عبادت میں واخل ہے۔ اللہ تعالیٰ نے تمام جن اور انسانوں کو اس عبادت کا حکم دیا اور اس کی خاطروہ پیدا کئے گئے ہیں. اسی عبادت کی تقصیل بتانے، ایس کی دعوت دینے اور اس کو صرف اللہ کے لئے خالص کردینے کی تعلیم دینے ہی کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے تمام انبیاء اور رسول بھیجے اور اینی کتابیں نازل کیں.

ارشاد ربانی ہے:-

يَآيَّهُمَا النَّاسُ اعُبُكُوا رَبَّبُحُوالَٰذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونُ۞۫

لوگو! بندگی اختیار کرو اپنے اس رب کی جو تمہارا اور تم سے پہلے جو لوگ گزرچکے ہیں ان سب کا خالِق ہے۔ تمہارے بچنے کی توقع اسی صورت پر ہوسکتی ہے۔

دوسری جگہ ارشاد ہے:-

وَقَصْٰى رَبُّكِ ٱلْاَتَعْبُدُ وَالْآلِالْيَالُا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ۚ

تیرے رب نے فیصلہ کردیا ہے کہ تم لوگ کسی کی عبادت نہ کرو بگر صرف اس کی، اور والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو۔

اس آیت میں قضیٰ کے معنی امر و اوصلٰ کے ہیں یعنی حکم دیا اور وصیت کی۔ اور سورہ بینہ میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

وَمَآ أَيُووْۤ الرَّالِيَعَبُ دُواالله عُنْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ هُ حُنَفَآ مُوَنِقِيمُواالصَّلوٰةَ وَيُؤْتُواالزَّكُوٰةَ وَذَٰلِكَ دِيْنَ الْقَيِّمَةِ ٥

اور ان کو اس کے سوا کوئی حکم نہیں دیا گیا تھا کہ اللہ کی بندگی کرو، دین کو اس کے لئے خالص کرے، بالکل یکسو ہوکر۔ اور نماز قائم کرو اور زکوہ دو یہی نمایت صحح و درست دین ہے۔

قرآن شریف میں اس معنی کی آیتیں بت زیادہ ہیں. اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

وَكَالْتُكُوالرِّسُولُ فَخُذُودُهُ وَ مَانَهٰمُ مُوعَنَّهُ فَانْتَهُوا وَاتَّعُوااللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْحِقَافِ

جو کچھ تمسیں دے وہ لے لو اور جس چیزے تم کو روکے اس

ے رک جاوَ. اللہ سے ڈرو. اللہ سخت سزا دینے والا ہے. اور مزید فرمایا:- يَالَيُّهُا الَّذِيْنَ الْمُنُوْ اَلَمْهُوْ اللهُ وَاَطِيْعُوا اللهُ وَاَطِيْعُوا اللهُ وَالرَّسُوْلِ الرَّسُوْلِ الرَّسُولِ الرَّسُولِ الرَّسُولِ الرَّسُولِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهِلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل

اِنْ كُنْتُوْتُونُ بِاللهِ وَالْتُوجُ ذَلِكَ خَيْرُونَا حَسَنُ تَاوُيْدُ اللهِ اللهِ وَالْتُوجُ اللهِ خُورُ الله كَل اور اطاعت كرو الله كى اور اطاعت كرو رسول كى اور ان لوگوں كى جو تم ميں سے صاحب امر ہوں. پھر اگر تمہارے درميان كى معاملہ ميں نزاع ہوجائے تو اسے الله اور رسول كى طرف پھيردو. اگر تم واقعى الله اور روز آخرت پر ايمان ركھتے ہو. يمى ايك صحيح طريق كار ہے اور انجام كے اعتبار سے بہتر ہے.

اور دوسری جگه فرمایا:-

مَنْ يُطِعِ الرَّسُولِ فَقَدُ أَطَاءُ اللَّهُ

جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے دراصل خدا کی اطاعت کی۔ ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّي أُمَّةً وَتُسُولًا أَنَّ اعْبُدُوااللَّهَ وَاجْتَنِبُواالطَّا عَوْتَ

وهد بعدی می است و است ایک رسول بھیج دیا اور اس کے ذریعہ سے سب کو خبردار کردیا کہ اللہ کی بندگی کرو اور طاغوت کی بندگی سے بچو! اور مزید فرمایا:-

وَمَا اَرْسُلْنَامِنَ قَبُلِكَ مِنْ رَّسُولِ إِلَا نُوْجِئَ النِّهِ اَنَّهُ لِآلِلَهُ إِلَّا اَنَا فَاعْبُدُونِ®

ہم نے تم سے پہلے جو رسول بھی بھیجا ہے اس کو یہی وحی کی ہے کہ میرے سوا کوئی خدا نہیں ہے۔ پس تم لوگ میری ہی بندگی کرو۔ اور سورہ ہود کی ابتدا میں فرمایا:۔ الرِّسِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اَنْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْنِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْنِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْنِیْنِیْ اِنْکُونِیْکُونِیْکُونِیْ اِنِیْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اِنْکُونِیْ اِنِیْکُونِیْکُونِیْ اِنِیْکُونِیْ اِنِیْکُ اِنِیْکُ اِنِیْکُونِیْکُ الِنِیْکُ اِنِیْکُونِیْ اِنِیْکُ اِنِیْکُ اِنْکُونِیْکُ اِنِیْکُ ا

الف، لام، را. فرمان ہے، جس کی آیتیں پختہ اور مفصل ارشاد ہوئی ہیں ایک دانا اور باخبر ہستی کی طرف سے کہ تم نہ بندگی کرو مگر صرف اللہ کی مرف سے تم کو خبردار کرنے والا بھی ہوں اور بشارت دینے والا بھی.

یہ آیات محکمات اور اس مفہوم کی کتاب اللہ میں وارد دوسری آیتیں سب کی سب عبادت کو صرف اللہ تعالیٰ کے لئے خاص کردینے کے وجوب پر دلالت کرتی ہیں. یہی اصل دین ہے اور اسی پر ملت اسلامیہ کی اساس قائم ہے. جن اور انسانوں کی تخلیق میں یہی حکمت پوشیدہ ہے. اور انبیاء علیم السلام کی بعثت اور آسمانی کتالوں کے خان کرف کرف کے نازل کرنے کا یہی مقصد ہے. پس ہر ذی شعور انسان پر فرض ہے کہ وہ اس مسلہ کی اجمیت کو اچھی طرح سمجھے اور جمیشہ ان چیزوں سے بجتا رہے اور ان سے چوکنا رہے، جن میں آج بہت سے بیزوں سے بجتا رہے اور ان سے چوکنا رہے، جن میں آج بہت سے نام نماد مسلمان مبتلا ہیں. مثلاً انبیاء اور برزگان دین کے احترام و تعظیم میں غلوکرنا، ان کی قبروں پر عمارتیں تعمیر کرنا اور ان کو مسجد تعظیم میں غلوکرنا، ان کی قبروں پر عمارتیں تعمیر کرنا اور ان کو مسجد

بنالینا، آن پر گنبد بنوانا اور آن اہل قبور سے دعائیں ماگنا، آن سے استغاثہ کرنا، آن کی پناہ چاہنا. آن سے آبی مرادیں ماگنا، مصائب اور آفات کو دور کرنے کی دعا کرنا اور مریضوں کو شفا اور دشمنوں پر غلبہ حاصل کرنے کی دعا کرنا. اور اس طرح شرک آکبر کی دوسری قسمیں اختیار کرنا.

مذکورہ بالا آیتوں میں جو کچھ بیان کیا گیا، اس کی تائید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیحین میں مطلق سلم کی صحیحین میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے:-

عن معاذ رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له اتدري ما حق الله على العباد و حق العباد على الله? فقال معاذ قلت الله و رسوله اعلم فقال النبي صلى الله عليه وسلم حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيا. و حق العباد على الله أن لايعذب من لايشرك به شيا. (متفق عليه)

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا. اے معاذ! تم جانتے ہو الله کا بندوں پر کیا حق جضرت معاذ مضرت معاذ رضی الله عنه نے جواب دیا، الله اور اس کا رسول بہتر جانتے ہیں. اس پر نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: الله کا بندوں پر یہ حق اس پر نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: الله کا بندوں پر یہ حق

ہے کہ وہ صرف اسی کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کھرائیں اور بندوں کا اللہ پریہ حق ہے کہ وہ اس کو عذاب نہ دے، جو اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کھٹراتا ہو۔

اور صحیح بخاری میں حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:-من مات و هویدعو لله ندا دخل النار. (بخاري)

جس کو اس حالت میں موت آئی کہ وہ کسی دوسرے کو اللہ کا مدشقابل سمجھ کر یکارتا تھا، تو وہ دوزخ میں داخل ہوگیا.

اور تسخیح مسلم میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:- من لقی الله لا یشرك به شیا دخل النار. (مسلم)

دخل الجنة و من لقیه یشرك به شیا دخل النار (مسلم) جو الله تعالی سے اس حال میں ملا که اس نے کسی کو الله کے ماتھ شریک نمیں کھٹرایا تھا تو وہ جنت میں داخل ہوگیا اور جو اس حال میں ملا کہ اس کے ماتھ کسی کو شریک کھٹرایا تھا تو وہ دوزخ میں داخل ہوگیا.

اس مفہوم کی احادیث کثرت سے وارد ہوئی ہیں. یہ نہایت بنیادی اہمیت کا حامل مسئلہ ہے. اللہ تعالیٰ نے اپنے نی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو توحید کی دعوت دینے اور شرک سے رو کنے کے لئے ہی بھیجا تھا، چنانچہ جس چیز کی تبلیغ کے لئے آپ بھیج گئے تھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی تبلیخ کا حق ادا کردیا. الله کی راہ میں آپ کو بردی سخت تکلیفیں پہنچائی گئیں. مگر آپ اور آپ کے اسحاب کرام مبرو ثبات کے ساتھ برابر لوگوں کو حق کی طرف بلاتے رہے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے جزیرہ العرب کو تمام بوں اور مورتیوں سے پاک کردیا. اور لوگ فوج درفوج دین میں داخل ہونے لگے. خانہ کعبہ کے ارد گرد اور اندر جو بت تھے ان کو تورهٔ دیا گیا. لات و عزی اور منات کو یاش یاش کردیا۔ اسی طرح تمام قبائل عرب میں جو بت اور مورتیاں یائی جاتی تھیں سب کو نمیت و نابود کردیا گیا۔ اللہ کے کلمہ کا بول بالا ہوا، اور بورے جزیرہ عرب میں اسلام کا غلبہ ہوگیا. پھر مسلمان جزیرہ عرب کے باہر اشاعت حق کی غرض سے جہاد فی سبیل اللہ کے لئے لکل کھڑے ہوئے. اللہ تعالیٰ نے ان کے ذریعہ اینے ان خوش نصیب بندوں کو ہدایت بخشی، جن کے لئے یہ سعادت مقدر تھی۔ چہار دانگ عالم میں حق کا غلغلہ بلند اور انصاف کو عام کیا. اس طرح وہ دنیا کے سامنے ائمہ ہدایت، داعیان حق، عدل و انصاف کے نقیب اور اصلاح عالم کے علمبردار بن کر ظاہر ہوئے اور انہی کے نقش قدم پر تابعین کرام چلتے رہے۔ ان ہادیان دین اور داعیان حق نے بھی اللہ کے دین کی خوب خوب اشاعت کی۔ اور لوگوں کو اللہ کی وحدانیت کی دعوت دی۔ وہ اللہ کے معاملہ میں کسی ملامت گر کی ملامت سے بے پرواہ ہوکر اپنی جانوں اور مالوں سے راہ حق میں جہاد کرتے رہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کی مدد و نصرت فرمائی اور ان کو دشمنوں پر غلبہ عطاکیا۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان کے ماتھ جو وعدہ کیا تھا وہ پوراکیا کہ :-

نَاتَهُمُ الَّذِينَ المَثْوَّ النَّ سَفُّرُ واللهَ يَنْفُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ آقَدَامَكُوْ

اے لوگو، جو اللہ پر ایمان لائے ہو! اگر تم اللہ کی مدد کروگ تو وہ تمہاری مدد کرے گا اور تمہارے قدم مضبوط جادے گا.

اور الله تعالى كابيه وعده:-

وَلِيَنْصُرَى اللهُ مَنَ يَنْصُوْ إِنَّ اللهَ لَقَوِيْ عَزِيْنُ الدِّيْنَ إِنْ مُكَنَّهُ فَوْ الْرَضِ آقَامُوا
الصّلوَةُ وَاتُوا الزَّكُوةَ وَامَرُو اللهَ مُرُو فِي وَنَهُوا عَنِ الْمُنْكُرُ وَلِلهِ عَاقِبَهُ الْمُوْدُونِ وَنَهُوا عَنِ الْمُنْكُرُ وَلِلهِ عَاقِبَهُ الْمُوْدُونِ اللهُ اللهُ اللهُ عَرُور اللهُ عَرُول كى مدد كرے كا جو اس كى مدد كريں كے. الله برا طاقتور اور زبردست ہے. يہ وہ لوگ ہيں جنهيں اگر ہم زمين ميں اقتدار بخشيں تو وہ نماز قائم كريں كے. زكو ہويں كے، نيكى كا حكم ويں كے اور برائى سے منع كريں كے اور تمام معاملات انجام كار الله ويں كے ہاتھ ميں ہيں۔

پھر بعد میں لوگ بدل گئے اور آلیں کے اختلافات نے ان کو

جہاد کے معاملہ میں تساہل اور کابلی کا شکار کردیا۔ راحت اور دنیوی عیش و عشرت کو ترجیح دی جانے گی. جس کی وجہ سے مسلم معاشرہ میں ہر قسم کی برائیوں اور منکرات نے سر اٹھایا. اور ان سے وہی محفوظ رہے اللہ تعالیٰ ہی نے اپنے فضل خاص سے محفوظ رکھا۔ پھر پاداش عمل کے طور پر اللہ تعالیٰ نے ان کی حالت بھی بدل دلی اور دشمنوں کو ان پر مسلط کردیا. اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

وماريك بظلام للعبيد (حم السجده ٤٦)

اور تیرا رب بندول کے حق میں ظالم نہیں ہے۔

اور دوسری جگه الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

إنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُمَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَـيِّرُوْ امَا بِأَنْفُ سِهِمْ

اللہ کسی قوم کے حال کو نہیں بدلتا جب تک کہ وہ خود اپنے اوصاف کو نہیں بدل دیتی۔

(اردو کے شاعر مولانا حالی نے اس مفہوم کی ترجمانی کرتے ہوئے کہا۔

خدا نے آج کک اس قوم کی حالت نہیں بدلی نہ ہو جس کو خیال آپ اپنی حالت کے بدلنے کا) پس تمام مسلمانوں پر عوامی اور حکومتی سطح پر فرض عائد ہوتا ہے

کہ وہ سب کے سب اللہ کی طرف رجوع کریں اور صرف اس کی مخلصانہ عبادت کریں۔ اللہ کے فرائض کی ادائیگی، محرمات سے اجتناب اور باہم اس سلسلہ میں ایک دوسرے سے تعاون اور تلقین کرنے میں ان سے جو کو تاہیاں اور غلطیاں سرزد ہوئی ہیں، ان سے بارگاہ اللی میں توبہ و استغفار کریں۔

اس سلسلہ میں سب سے پہلا قدم یہ ہونا چاہیے کہ شری حدود و قوانین کو نافذ کیا جائے اور ہر معاملہ میں شریعت کی حکمرانی کو بحال کیا جائے۔ اور اللہ کی شریعت کے مخالف تمام وضعی قوانین کو معطل کیا جائے اور فیصلہ طلبی کے لئے ان کی طرف ہرگز رجوع نہ کیا جائے۔ تمام مسلم عوام کو اللہ کی شریعت کا پابند بنایا جائے۔ نیز علماء کرام پر یمام مسلم عوام کو اللہ کی شریعت کا پابند بنایا جائے۔ نیز علماء کرام پر یہ فرض عائد ہوتا ہے کہ وہ لوگوں کو دین کی تصحیح تعلیمات سے آشنا کریں اور ان کے اندر اسلامی شعور بیدار کریں۔ اور ایک دوسرے کو حق اور صبر کی تلقین کریں۔ اور امر بالمعروف والنی عن المنکر کا فریضہ انجام دیں اور حکام کو بھی اس پر آبادہ کریں۔

اس کے ماتھ ماتھ یہ امر نہایت ضروری ہے کہ تخریب پسند نظریات و افکار جیسے اشراکیت، بعث ازم، قومیت اور ان کے علاوہ دوسرے شریعت کے مخالف افکار و مذاہب کا قلع قمع کرنے کی بھر

پور کوشش کی جائے۔ یہی وہ واحد طریقہ ہے جس کو اختیار کرنے سے اللہ تعالی مسلمانوں کی حالت زار کو بہتر بنائے گا، ان کی متاع گم گشتہ ان کو واپس لوٹا دے گا اور دشمنوں پر غلبہ عطا کرکے ان کی عظمت رفتہ سے دوبارہ ان کو سرفراز فرمائے گا، زمین پر ان کو غلبہ و ممکن نصیب کرے گا جمیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے اور اس سے برٹھ کر راست گو اور کون ہوگا؟!

فرمایا: و کان حقا علینا نصر المومنین (الروم - ٤٧) اور جم پر بیه حق تھا کہ جم مومنوں کی مدد کریں نیز فرمایا: و وَعَدَاللّٰهُ الَّذِیْنَ المُنْوَامِنْکُةُ وَ عَبِلُواالصَّلِلْتِ آلِیَـنَّ تَغُلِفَا تَهُمُ فِی

الیے لوگ فاسق ہیں۔

اور دوسری جگه فرمایا:-

اِنَّالْتَنْفُكُرُرُسُلَنَا وَالَّذِينَ الْمَنُوافِي الْمَيُوةِ اللَّهُ نَيْنَا وَيَوْمَرَقُوكُمُ الْاَشْهَادُ فَ يَوْمَرَ لَا يَنْفَعُ الطَّلِيمِيْنَ مَعُنِرَتُهُمُ وَلَهُمُ اللَّعْنَهُ وَلَهُمُ سُوّءُ اللَّالِ فَ يقين جانو كه جم اپنے رسولوں اور ايمان لانے والوں كى مدد اس ونيا كى زندگى ميں بھى لازماً كرتے ہيں اور اس روز بھى كريں كے جب گواہ كھڑے ہوں گے۔ جب طالموں كو ان كى معذرت كچھ بھى

فائدہ نہ دیگی اور ان پر لعنت بڑے گی اور بدترین تھکانہ ان کے حصہ میں آئے گا۔

الله تعالیٰ ہے دعا ہے کہ وہ مسلمانوں کے ارباب حل و عقد (سربراہ)
اور عوام کی اصلاح فرمائے اور ان کی موجودہ حالت میں بہتر تبدیلی
پیدا فرمائے۔ اور ان کو دین کی صحیح عطا کرے، تقویٰ کی بنیاد
پر ان کو متحد کردے اور سب کو صراط مستقیم پر چلنے کی توفیق عطا
کرے، ان کے ذریعے حق کو غالب اور باطل کو سرنگوں کرے،
سب کو نیکی اور تقویٰ کی راہ میں ایک دوسرے کا تعاون کرنے اور
ایک دوسرے کو حق اور صبر کی تلقین کرنے کی توفیق دے۔ اللہ
تعالیٰ ہی ہے اس کی آس لگائی جاسکتی ہے اور وہی اس پر قادر ہے۔
اور اللہ تعالیٰ درود و سلام نازل کرے اپنے بندے اور سرور خلائق،

پیغمبر آخر الزمال ہمارے امام و آقا حضرت محمد ابن عبداللہ صلی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی راہ علیہ وکئی راہ حق پر چلنے والے ہر راہرو پر۔ آمین!

## اسلام کی منافی چیزیں

ہر مسلمان بھائی کو یہ بات جانی چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمام بندول پر به واجب قرار دیا گیا ہے کہ وہ دین اسلام کو اینائیں اور مضبوطی سے اس پر قائم رہیں۔ اس کی مخالف چیزوں سے ڈرتے اور ان سے بچتے رہیں۔ اس بات کی دعوت دینے کے لئے اللہ تعالیٰ نے اینے نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے بتادیا کہ جس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کی، وہ ہدایت یافتہ اور جس نے اس سے منہ موڑا وہ گراہ ہوا۔ بست سی آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے ارتداد کی طرف لے جانے والی چیزوں اور شرک و کفر کی دیگر قسموں سے آگاہ فرمایا ہے۔ علمائے کرام نے مرتد کے احکام کے ضمن میں وضاحت فرمائی ہے کہ اسلام کی صند اور منافی بہت سے ایسے امور ہیں جن کا ارتکاب کرکے ایک مسلمان دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے اور اس کے جان و مال کی حرمت ختم ہوجاتی ہے۔

ان منافی اسلام امور میں دس بہت زیادہ خطرناک اور کثیر الوقوع ہیں۔
میں یہاں ان کو مختفرا معمولی توضیحات کے ساتھ بیان کرتا ہوں،
اس مقصد کے تحت کہ آپ ان کے ارتکاب سے بچتے رہیں اور
دوسروں کو بھی ان سے بچنے کی تلقین کرتے رہیں۔ اللہ تعالیٰ ان
کے ارتکاب سے جمیں اپنی حفاظت اور امان میں رکھے۔

اولاً: اسلام کی منافی چیزوں میں پہلی چیز اللہ تعالیٰ کی عبادت میں شرک کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُتُرَكُّ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ دُ لِكَ لِمَنْ يَسَلَّاءُ

اللہ بس شرک ہی کو معاف نہیں کرتا اس کے ماسوا دوسرے جس قدر گناہ ہیں وہ جس کے لئے چاہتا ہے معاف کردیتا ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

اِنَّهُ مَنْ تُنْتُوكُ مِاللَّهِ فَقَدُ حَوَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأُولُهُ النَّارُ وَمَالِلطِّلِينَ مِنُ اَنْصَارِ ﴿ اللهِ عَلَى مِنَ اَنْصَارِ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

مُردوں سے دعائیں مانگنا، ان کی دہائی دینا، ان کے لئے نذریں ماننا اور قربانی پیش کرنا اس شرک میں داخل ہے۔

دوم: جس نے اپنے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کچھ واسطے بنا لئے

اور ان سے دعامیں مانگیں اور ان سے شفاعت طلب کی اور اسی پر بھروسہ کیا، تو وہ بالاجماع کافر ہوگیا۔

سوم: جس نے مشرکوں کو کافر نہیں سمجھا، یا ان کے کافر ہونے میں شک کیا، یا ان کے مذہب کو صحیح سمجھا تو وہ شخص کافر ہے۔ پہارم: جس نے یہ سمجھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور کا طریقہ زندگی زیادہ مکمل اور جامع ہے، یا یہ عقیدہ رکھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ حکمرانی ہے بہتر اور کوئی طریقہ حکمرانی ہے تو وہ کافر ہے۔ مثلاً وہ لوگ جو طاغوتی نظام حکومت کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش کردہ طریقہ حکمرانی پر ترجیح کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش کردہ طریقہ حکمرانی پر ترجیح دیتے ہیں۔

بیخم : جس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی شریعت میں سے کسی چیز کو نالیسند کیا۔ خواہ اس پر وہ عمل ہی کیوں نہ کرتا ہو۔ وہ شخص کافر ہوگیا اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:۔

ذلك بِأَنَّهُ مُ كِرِهُ وَامَا أَنْزَلَ اللهُ فَأَحْبَظُ آعْمَا لَهُمُ ٠

کیونکہ انہوں نے اس چیز کو ناپسند کیا جے اللہ نے نازل کیا ہے۔ لہٰذا إِبلّٰد نے ان کے اعمال ضائع کردئیے۔

ششم : جس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں کسی

امر کا یا اس کی جزا و سزا کا مذاق اڑایا اس نے کفر کا ارتکاب کیا۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے :-

قُلُ آبِاللهِ وَالِيتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْ تُوْلِسَاتُنَهُ نِهُونَ ۞لاَقَعْتُنِ رُوَافَکُ كَفَوْتُمُو بَعُک اِیمُا آبِکُوْ اے نبی، آپ کمہ دیجیے کہ کیا تم لوگ اللہ، اس کی آیتوں اور اس کے رسول کا مذاق اڑا یا کرتے تھے؟ اب عذر لنگ نہ بیان کرو۔ تم لوگ ایمان کے بعد کافر ہوگئے۔

ہفتم: جادو، اپنی مختلف قسموں اور نوعیتوں کے ساتھ، مثلاً صرف (۱) اور عطف (۲) وغیرہ ۔ پس جس نے جادو کیا، یا اس سے رضامند ہوا، وہ کفر کا مرتکب ہوگیا۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیہ ارشاد ہے: - وَمَا یُعَلِیْنِ مِنْ اَحَدِی حَتّی یَقُولِاً اِنّدَا نَحْنُ فِدُنَهُ فَلَا تَکَفّعُ اللہِ عَلَیْ اللهِ اللهُ اللهُ

وہ دونوں فرشے جب بھی کسی کو تعلیم دیتے تھے تو پہلے صاف طور پر متنبہ کردیا کرتے تھے کہ دیکھ! ہم محض ایک آزمائش ہیں۔ تو کفر میں مبتلا نہ ہو۔

<sup>(</sup>۱) صرف اس عملِ عركر كتے ہيں جس كے ذريعہ انسان كو اس كى پسنديدہ اور محبوب چيز كے بارے ميں خفر كرديا جاتا ہے۔ جيسے شوہر كے دل ميں بُوى كى محبت كى جگہ بغض اور نفرت پيداكرنا۔

<sup>(</sup>۲) عطف اس عمل سحر کو کہتے ہیں جس کے ذریعے شیطانی طریقوں سے آدمی کو اس کی ناپسند چیز کی طرف مائل کرویا جاتا ہے۔

ہشتم : مسلمانوں کے خلاف مشر کوں سے تعاون کرنا اور ان کو مدد بھم پہنچانا۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے:-

وَمَنِّ يَّتُولِّهُومُ مِّنَّكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ وَ إِنَّ اللهَ لا يَهُدِى الْقَوْمُ الظَّلِمِينَ @

مم : جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ کچھ مخصوص افراد شریعت محمدی علی صاحبها الصلوٰہ والسلام کی پابندی سے آزاد ہوسکتے ہیں ، تو وہ کافر ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی بنیاد پر کہ:۔

وَمَنْ تَیْنَتُغِ غَیْدَالِالسَّلَامِدِیْنَافَکَنْ تُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِ الْاِخِرَةِ مِنَ الْخیرِیُنَ۞ اس فرمانبرداری (اسلام) کے سواجو شخص کوئی اور طریقه اختیار

ک دو برو رو برو رو کرده که که که دو برو کن دو کرد کرده کید میں کرنا چاہے کا اور آخرت میں وہ ناکام و نامراد رہے گا۔

دہم : اللہ کے دین سے اعراض کرنا۔ وہ اس طرح کہ آدمی نہ اس دین کو سیکھتا ہو اور نہ اس پر عمل کرتا ہو۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے:۔

وَمَنَ ٱظْلَوُ مِنْ أَذُكِرُ بِاللَّهِ رَبِّهِ تَتُوّاعُوضَ عَهُ آإِنَّامِنَ الْمُجْرِبُنَ مُنْتَقِبُونَ ١

اور اس سے برا ظالم كون ہوگا جے اس كے رب كى آيات كے ذريعہ سے نصيحت كى جائے اور بھروہ ان سے منہ بھير لے۔ اليے مجرموں سے تو ہم انتقام لے كر رہيں گے۔

یہ تمام امور اسلام کی ضد اور منافی ہیں۔ اس میں کوئی فرق نہیں
کہ کوئی شخص ان کا ارتکاب مذاقاً گرتا ہے یا سنجیدہ ہوکر۔ سوائے
اس شخص کے جو اضطرار کی حد تک اس پر مجبور کردیا گیا ہو۔ یہ
سب امور انتہائی خطرناک ہیں۔ پھر بھی بسا اوقات لوگ ان کا
ارتکاب کر بیٹھتے ہیں لہٰذا ہر مسلمان کو اپنے حق میں ان چیزوں سے
ہمیشہ ڈرتے رہنا چاہیے۔

چوتھی قسم میں وہ شخص داخل ہے جس نے یہ سمجھا کہ انسان کے نود ساختہ نظام اور قوانین شریعت اسلامی سے بہتر ہیں۔ یا یہ عقیدہ رکھا کہ اسلامی شریعت اس بیدیں صدی کے لئے موزوں نہیں ہے۔ یا اس کو مسلمانوں کی لیتی کا سبب سمجھتا ہو۔ یا اس کو بندہ اور خدا کے درمیان شخصی تعلق تک محدود تصور کرتا ہو۔ بغیر اس کے کہ دنیا کے درسرے معاملات میں اس کا کوئی عمل دخل ہو۔ نیز اس چوتھی قسم میں وہ بھی داخل ہے جس نے یہ سمجھا کہ چور کا ہاتھ کاٹنا اور شادی شدہ زنا کار کو سنگسار کرنے کا خدائی قانون عصر ہاتھ کاٹنا اور شادی شدہ زنا کار کو سنگسار کرنے کا خدائی قانون عصر

حاضر کے لئے مناسب نہیں ہے۔ اور ہروہ شخص اس میں داخل ہے جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ معاملات اور تعزیرات میں اللہ کی شریعت کے علاوہ کسی اور نظام یا قانون کے ذریعہ سے فیصلہ کرنا جائز ہے۔ گو کہ وہ عقیدہ نہ رکھتا ہو کہ وہ نظام قانون شریعت سے بہتر ہے اس لئے کہ درحقیقت وہ شخص اس طریقہ سے اس چیز کو عملاً جائز اور مباح کھرا لیتا ہے جس کی حرمت دین اسلام میں ہے۔ مثلاً زنا، شراب نوشی، سود خوری اور شریعت کے علاوہ کسی اور نظام کے ذریعہ شراب نوشی، سود خوری اور شریعت کے علاوہ کسی اور نظام کے ذریعہ سے حکومت کرنا۔ لہذا ایسے آدمی کے کافر ہونے پر تمام مسلمانوں کا اجماع ہے۔

ہم اللہ سے پناہ چاہتے ہیں ایسی چیزوں سے جو اس کے غضب اور اس کے دردناک عذاب کا سبب بنیں۔ اور درود و سلام نازل ہو خیر الخلائق اشرف الانبیاء حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم یر۔

ہیےکےلے لیمہ نہیں

روي الامام أحمد - رحمه الله - في مسنده عن عقبة بن عامر الجهني - رضي الله عنه - عن النبي رضي قال:

(الإنسام ، ١٤٤)

[رواه الإمام أحمد في مسنده (٤٥/٤) باسناد جيد]

بهدى ولا يباع

الدال على الخير كفا عله عند قراءتك لمذا الكتاب يرجس إمدانه لغيرك